# Православный Миссионер

ИЗДАЕТСЯ ПО БЛАГОСЛОВЕНИЮ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЕЙШЕГО ТИХОНА, МИТРОПОЛИТА НОВОСИБИРСКОГО И БЕРДСКОГО

миссионерским отделом митрополии

Газета призвана помочь осознать необходимость православной миссии, имеющей целью наставить людей на путь, ведущий к спасению через Церковь, объединить православных верующих в служении Богу и ближнему. ИЗДАНИЕ ОДОБРЕНО
СИНОДАЛЬНЫМ ИНФОРМАЦИОННЫМ ОТДЕЛОМ
РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

630007, г. Новосибирск, ул. Красный проспект, 1А, тел. (383) 223-54-40, 223-83-49 http://ansobor.ru

e-mail: novnevsky@vandex.ru

12+

# О СКОРБЯХ, БОЛЕЗНЯХ И ИХ ТЕРПЕНИИ



### Из книги «Архимандрит Серафим. Мы всегда под крылом Божиим», изданной в серии «Подвижники благочестия XX века», выпущенной Сретенским монастырем в 2010 г.

Временное наслаждение есть наживка на крючке греха, от сатаны закинутая.

Временное же страдание есть горькое, но полезное лекарство, если претерпим — то оно нам во спасение; ведь мы достойны по грехам худшего. Бог посылает страдание во спасение нам, принимай его со смирением и радостию. «Милость Свою Господь мне послал», — говорил отец Иоанн Кронштадтский о своей болезни.

Мучение и даже смерть не суть зло. Грех, неведение Бога, нерадение – вот зло, гибель души.

Клевету, наказание (когда и бываю невиновен), оскорбление, гонение, обиду, болезнь, нищету, голод, холод, заточение, труд каторжный – все терпи с благодарностью. Все обязуюсь терпеть Бога ради, оставления грехов и будущаго блаженства с радостию, благодарением.

И искушению радоваться следует – и побеждать его, терпением и молитвою к Богу о помощи, благодарить Господа за это искушение, видеть здесь Промысл Божий.

Свои скорби, болезнь следует скрывать – будь весел пред людьми;

думай: какое им дело до моих скорбей

Кто потерпит досаждения, без труда спасется. Великомученице Варваре Спаситель в ее страданиях дал обетование: «Претерпи до конца, чтобы вскоре насладиться вечными благами в Царствии Моем».

Христос – Царь наш – страдалец; Он – Царь мучеников, нищих, гонимых. И Царица – Богородица – страдалица.

Потерпи – Господь терпел невинно мене ради, и что, неужели зря? Вот и ты терпи. «В терпении обретай мужество», – говорит святой Ефрем Сирин.

Терпеть не будешь – бесу жертвою будешь.

Терпеть надо всё без исключения, принимая то, как от руки Божией. Терпи мужественно всё, преодолевай себя. Бога ради неси недуги и крест.

Крест свой тяжел, но преобразясь в Крест Христов – делается легок. Сам Господь говорит об этом: иго... *Мое благо, и бремя Мое легко есть* (Мф 11; 30). Достигнешь сего, если, даже и каясь, будешь благодарить

Христа; от благодарения и славословия — приходит радость. Не ропщи на тяжесть твоего креста, но многократно повторяй: слава Богу!

Уповай на помощь Божию. Ведь упование... не посрамит (Рим 5; 5).

Болеешь – жди с упованием утешения от Бога; когда же радуешься – жди от Бога смиряющей скорби. И так будет.

Если ты в нездоровье унываешь – то как бы «утешаешься» раздражением. Сие не полезно.

Молись: «Господи, имиже веси судьбами спаси нас, грешных. По-

моги нам, грешным, благодушно терпеть посылаемые Тобою скорби».

Если против желания терпишь болезнь, холод, досаду, укор, насмешки — вспомни Царя, без воли и ведения Коего ничто не совершается. Раз Он допустил сие — это и есть самое нужное — лучшее тебе. Ты ведь часто молишься: «Да будет воля Твоя». Вот и отвергай свою волю, подчиняя ее воле Божией.

Архимандрит Серафим (Розенберг)



### Беседа с богословом Петром Малковым

Подвиг ветхозаветного Иова Многострадального научает не только стойкому терпению скорбей и мук. Эта книга Ветхого Завета отцами Церкви толкуется прообразовательно, и нам, христианам, необходимо помнить и знать это. Иов – один из образов, сплавляющих в единое целое историю человечества.

Так зачем Господь испытует Иова, к чему хочет его привести? Каковы прообразовательные смыслы этой ветхозаветной истории? Как объясняются ее противоречия? Об этом мы беседуем с богословом Петром Малковым.

- Святые отцы писали о жизни многострадального Иова как о назидательном примере всем нам. Но только ли терпеливому перенесению скорбей учит ветхозаветная Книга Иова? Или в этой истории есть еще и иной смысл? Святитель Амвросий Медиоланский, например, писал: «Никто не любил Бога больше, чем Иов»...

— Конечно, Книга Иова является училищем благочестия и смирения для тех, кто находится в скорбях. Но не только в этом ее значимость для нас, христиан. И та цитата, которую вы вспомнили, звучит немного иначе. Святитель Амвросий Медиоланский говорит: «Никто не любил *Христа* больше, чем Иов». Вот под этим углом нам надо воспринимать эту историю.

Иов своими страданиями прообразует Христа, Его крестную жертву. И напомню, что он жил еще в доветхозаветную эпоху — до Моисея: Иов был одним из потомков Исава и жил через несколько поколений после Авраама. И история дозаконных (то есть до закона, который был получен Моисеем на горе Синай) страданий Иова готовит древнего человека к грядущей встрече со Христом и к пониманию

того смысла страданий Христовых, которые откроются в Боговоплощении.

История Иова — это один из ветхозаветных сюжетов, который учил ветхозаветного человека, Кого ему следует ожидать, на Кого ему следует надеяться — на Бога, Который станет Человеком и как Человек пострадает за мир и спасет мир через Свои страдания.

Вообще говоря, Ветхий Завет, по убеждению всех древних святых отцов, — это книга в первую очередь о Христе. Это история спасения человеческого рода и пути человечества к встрече с Богом, ставшим Человеком. И Ветхий Завет рассматривается как наполненный прообразами (по-гре-

чески - типами) грядущего пришествия Христа и осуществленного Им спасения. Святитель Иоанн Златоуст говорит о том, что Ветхий Завет – это эскиз, набросок углем, который затем будет раскрашен красками уже новозаветной реальности пришествия Христа в мир. Некоторые древние толкователи уподобляют Новый Завет тени, которая отбрасывается в ветхозаветное прошлое. Тень эта исходит от Церкви Христовой. Вот представьте себе здание

церкви, христианского храма в яркий солнечный день. Но мы повернуты к нему спиной и видим только тень от этого здания, а самого его не видим. Однако по его тени можно догадаться, что это храм. Мы можем даже различить очертания креста на его куполе. Но мы еще не видим ни цвета его стен, ни местоположения дверей и оконных проемов, не знаем точных пропорций: только серая тень на земле возле нас...

И вот неким подобным образом и воспринимается история Ветхого Завета — как наполненного прообразами Завета Нового. На Ветхий Завет, в прошлое, как бы ложится тень Церкви Христовой, в которой в грядущем

и осуществится чаемое ветхозаветными людьми спасение. Солнце же, благодаря которому возникает эта тень, — символ Самого Христа, Который есть «Солнце правды», как о Нем пророчествует пророк Малахия (Малах. 4; 2). Подобные тени различных новоза-

Ветхий Завет, по убеждению всех древних святых отцов, – это книга в первую очередь о Христе.

ветных реалий, отбрасываемые назад, в историю, и видели древние святые, пророки, праотцы. Одним из таких свидетельств, которым особенно ярко явлен Крест Христов, — тень этого Креста, отбрасываемая в древность,



И. Репин. Иов и его друзья. 1869 г.

– является история Иова. Повторюсь: Иов своими страданиями прообразует Христовы Крестные муки.

Кроме того, мысль святителя Амвросия о том, что более Иова никто не любил Христа, актуализируют финал

Пройдя через страдание, Иов видит Господа — Господь открывает ему Себя как воплощенного Бога.

этой истории: в конце пути страданий Иова Господь открывает ему Себя именно как грядущего Спасителя. И слова Иова: «Я слышал о Тебе слухом уха; теперь же мои глаза видят Тебя», – по убеждению и святителя Амвро-

сия Медиоланского, и блаженного Иеронима Стридонского, и диакона Олимпиодора Александрийского, объясняются именно тем, что Господь являет Иову Себя как воплощенного Бога. Конечно, Он еще не приходит к Иову как Бог уже воплотившийся. Сам факт Боговоплощения осуществится еще спустя много столетий. Но пророчески Иов видит и предугадывает именно грядущего Христа. Видит лицо Бога, ставшего Человеком.

Вот почему древние толкователи говорят о христологическом смысле этой книги. И они пишут о том, что Иову в результате его страданий было дано новое, совершенное знание о Боге – знание о Нем как о Премудро-

сти Божией, о Сыне Божием, воплощающемся и становящемся Человеком.

- В словах, сказанных Иовом о Боге, есть благодарность за посланные скорби, но есть и некое «богоборчество», упреки и ропот на Бога — ведь Иов проклинает день своего рождения и даже день своего зачатия. Как понять такое противоречие?

- Этот вопрос ставится многими толкователями. Вообще Книга Иова одна из самых сложных для понимания. И многие современные толкователи предлагают свое видение смысла этой книги, отличающееся от святоотеческого. Так, в современной католической экзегезе иногда даже говорится об Иове как о гордеце (например, об этом пишет Пьер Дюмулен). Иов якобы греховно гордится своей праведностью, а упрекает Бога потому, что Бог несправедливо ему, такому замечательному человеку, посылает скорби. И с точки зрения некоторых католических толкователей, покаяние, которое приносит Иов в конце данной истории, - это покаяние в гордыне.



Православные толкователи, конечно, совсем не так понимают смысл переживаний и обращенных к Богу упреков Иова. Не будем забывать о том, о чем мы уже говорили: никто не любил Господа больше, чем Иов. Его упреки — это упреки того, кто искренне любит Господа, но почему-то не встречает, не видит ответной любви.

Иов горит любовью к Богу – можно сравнить его чувство с чувством влюбленного человека, но ему кажется, что Бог никак не отзывается на его любовь. Так что это слова не ненависти, не злобы, а неразделенной любви. Как верно писал об этом русский экзегет XIX столетия Александр Матвеевич Бухарев, «в речах Иова всегда говорила любовь, но любовь не прославляющая, а недоумевающая и жалующаяся на Возлюбленного Ему же Са-MOMY».

Что касается проклятия рождения и зачатия... Обычно древние церковные толкователи говорят, что Иов проклинает не свой личный и конкретный день зачатия и день рождения, а день рождения и зачатия всякого человека, живущего в падшем греховном мире. Иов жаждет полноты Богообщения, Богоприсутствия, полноты единения с Богом и видит и понимает, что в падшем мире это оказывается невозможным. Потому что мир лежит во грехе и люди совершают грехи. И того состояния райского блаженства как совершенного Богообщения, в котором пребывали Адам и Ева, после грехопадения уже нет. Речь о том, что мы называем первородным грехом, который властвует над всем человеческим родом. А первородный грех, по учению Церкви, как раз и передается через страстное физиологическое рождение, через зачатие человека. Соединяемое с зачатием и рождением наследование падшести, которое отделяет человека от Бога, которое воздвигает преграды между Богом и человеком, - вот что

проклинает Иов. Хотя, конечно, Иов прежде всего скорбит о том, что Бог лишает общения с Собой лично его.

Но есть у Иова и некое ошибочное воззрение, о котором говорят святые отцы. И за него Иов действительно приносит затем покаяние Господу. Дело в том, что Иов ошибочно считает, будто причина его страданий,



Р. Ляйнвебер. Иов многострадальный

источник его страданий — Бог. Ему кажется, что именно от Бога исходят все несчастья, все мучения, которые происходят с ним. Вспомните, что отвечает Иов жене своей, когда она предлагает ему похулить Бога. Иов говорит: «Неужели мы от Бога злого не будем принимать?» Это большая ошибка, потому что от Бога ничего злого, дурного, плохого не исходит.

Страдания Иова — это своего рода закаливающее средство. И потому Бог подталкивает сатану к искушению.

Бог зло лишь попускает, а зло, искушения исходят от сатаны.

Это важнейшая тема, напрямую связанная с подлинными причинами страданий Иова, и с тем орудием этих страданий, каковым – как это ни парадоксально звучит – невольно становится в руках Божиих сатана. Если мы внимательно вчитаемся в текст 1-й главы Книги Иова, то заметим очень странную вещь: когда сатана приходит к Богу, то Бог первым говорит сатане об Иове, о том, что он свят,

непорочен: «Обратил ли ты внимание на раба Моего Иова?» Бог как бы подталкивает сатану к тому, что произойдет дальше. То, что происходит, можно назвать, уж простите меня за такое выражение, «божественной провокацией». Потому что Бог Сам подталкивает сатану к мысли о том, что Иова надо искусить, надо попытаться его

погубить. Но сами эти искушения, конечно же, будут совершаться уже отнюдь не Богом, а диаволом.

#### – А для чего его надо искусить?

Ответ на вопрос: для чего Иова надо искусить?
связан напрямую с ответом на вопрос: для чего Иов страдает? Пострадать Иову нужно для того, чтобы достичь духовного совершенства. Для того,

чтобы лично сподобиться встречи с Богом. Прежде Иов только лишь слышал о Боге, как сам он скажет, а претерпев страдания, он Бога уже видит. Видит Бога, грядущего в мир воплотиться. Богу нужно, чтобы Иов не просто оставался благочестивым, добрым человеком, верующим в истинного Творца. Богу от Иова нужно гораздо большее... Мы знаем, что до начала своих страданий Иов верил в истинного Бога, он приносил жертвы за сыновей своих, будучи священником вне священнического рода, наподобие Мелхиседека из Книги Бытия. Он не принадлежит к роду Аарона, он даже не принадлежит к еврейскому народу, и тем не менее, живя в языческой среде, Иов совершает истинное священническое служение Богу. Он является священником Бога Всевышнего, Бога Небесного. Но он способен и на большее. А Госполь видит потенциальные возможности всякого человека, ту меру, в которую человек может достичь святости. У Иова такая мера огромна. И Господь попускает ему страдания и искушения, чтобы он через эти страдания и



искушения достиг предельного совершенства — максимально предельного совершенства, которое открыло бы ему возможность для личной встречи с Богом, для достижения вершины святости, пророчества, для понимания богооткровенной истины. Ведь через страдания человек совершенствуется...

Страдания Иова — это своего рода закаливающее средство. И потому Бог подталкивает сатану к искушению. Сатана невольно оказывается орудием в руках Божиих для того, чтобы Иов достиг еще большего совершенства.

Все это, кстати говоря, напрямую связано с вопросом о причинах и обстоятельствах действия в мире зла. Бог очень часто зло обращает в добро. И даже максимальное нравственное зло, предельное зло Он заставляет послужить орудием для торжества совершенной правды, совершенной святости. Вот, например, смерть на кресте Господа Иисуса Христа. Казалось бы, предельное торжество зла: мир по наущению сатаны убивает своего Бога. Но через это мир оказывается спасен, и зло оборачивается торжеством спасения всего мироздания, всего человеческого рода во Христе, воскресшем и искупившем весь человеческий род Своею кровью. Так же и в Книге Иова. Несправедливым страданием, несправедливым мучением, которое, казалось бы, не имеет под собой никаких оснований, потому что Иов свят, праведен, он достигает предельного совершенства, насколько это возможно в дохристианскую пору для человека, еще не искупленного. И оказавшись, сделавшись через возвышающие страдания к этому готов, удостаивается непосредственной встречи со своим Творцом. Он лицом к лицу общается с Богом. Так что страдания Иова – это страдания обоживающие.

– Многие воспринимают страдание как наказание, и с этой точки зрения задаются вопросом: почему же страдают люди праведные, а не-

### благочестивые живут в довольстве и радости?

– Есть, конечно, доля правды в словах друзей Иова, говорящих, что Бог посылает человеку страдания для исправления каких-то его прегрешений. Известна поговорка: «Пока гром не грянет, мужик не перекрестится». Она как раз об этом. Человек, не желающий вразумиться, не желающий победить свой грех, не желающий начать жить нравственной жизнью, иногда Богом вразумляется через страдания, через несчастия, которые происходят в его жизни. Только страдая, такой человек может прийти в храм, потому что чувствует, что ему своими силами с бедами не справиться. И тогда он может изменить свою жизнь - стать христианином. И в этом смысле страдания есть своего рода Божественное наказание. Но это не такое наказание, которое обрекает человека на муку по Божественной ненависти, а наказание любви по образу библейскому: кого Бог любит, того и наказует – ради исправления и покаяния грешника. При этом Господь никому не посылает креста свыше его сил. Это тоже важная тема. И если говорить об Иове, то и у него, как и у всякого другого человека, вероятно, тоже была некая предельная черта стойкости и терпения, и если бы она была перейдена, он не выдержал бы страданий. И Господь ограничивает враждебную деятельность сатаны против Иова некоторыми условиями. И крайним здесь остается условие: «Только душу его сбереги» - то есть не лишай его жизни. А кроме того – не отнимай у него разума. Потому что если Иов лишится разума, то он в безумии может начать роптать на Бога с ненавистью и враждой. Такое условие здесь тоже ставится Богом сатане.

Как видим, Бог попускает сатане действовать против человека, но Он эту его деятельность ограничивает, чтобы крест, который мы несем в наших страданиях, не превзошел наши фактические силы.

Но вернемся к теме страдания как наказания. Такое наказание для вразумления может посылаться каким-то людям. И об этом надо честно говорить и это честно понимать. Для многих скорби — это ответ на их грехи, на их вражду против Бога.

Однако для праведников, как я уже говорил, страдание — это возможность взойти на более высокий духовный уровень. Как металл на наковальне закаляется ударами молота и становится крепче, качественнее, так и праведник, испытывающий страдания и несущий крест со смирением и любовью к Богу, восходит все к новым и новым степеням совершенства. Страдания Иова привели к личной встрече с Богом, к тому диалогу, который был между Богом и ним.

— Эта беседа Иова с Богом вызывает недоумение: Бог не отвечает Иову на его вопросы, а Сам задает их. Почему? И почему Он не открывает Иову истинной причины его страданий?

- Нет, на самом деле Бог прямо и ясно открывает истинную причину страданий Иова. И тут надо иметь в виду вот что. Мы сегодня чаще всего читаем Книгу Иова по тексту русского синодального перевода XIX столетия. Но наши предки знали еще и церковнославянский текст, переведенный с греческого подлинника Септуагинты. Это древний ветхозаветный перевод, очень авторитетный для Церкви, который был известен еще в III веке до Р.Х.; именно им пользовались греческие святые отцы – толкователи Книги Иова. Русский же перевод сделан с еврейского масоретского текста, в своем окончательно сложившемся виде существенно более позднего, относящегося уже к І тысячелетию по Рождестве Христовом. Эти два текста друг от друга отличаются по многим деталям. Когда древние византийские святые отцы толковали Книгу Иова, они читали греческий текст, которому соответствует по смыслу наш церковнославянский. И вот если перевести с



греческого на русский то, что говорит Бог в конце беседы Иову (эта мысль есть и в нашей славянской Библии), то это будет звучать так: «Не искажай определения Моего. Неужели ты думаешь, что Я поступил с тобою с какой-либо иной целью, нежели чтобы ты был явлен праведным?» Здесь прямо объясняется смысл страдания Иова: все происшедшее с ним попущено Богом Иову для того, чтобы он был «явлен праведным» (в русском синодальном переводе этот стих звучит по смыслу совсем иначе).

А что значит быть «явленным праведным»? Прежде всего, в назидание для людей. Во-первых, потому что история страдания Иова научает нас, как переносить скорби. Но учит она нас не только этому. Иов - прообраз Христа. Праведность Иова есть прообраз праведности Христовой. И страдания Иова святого, праведного и безвинного есть прообраз страданий Христа. На примере Иова мы учимся смыслу Креста Христова. Ну и наконец, это пример того, что только тот, кто будет жить святой смиренной жизнью и переносить страдания и скорби свято и благочестиво, сподобится встречи с Богом, закаляясь этими страданиями. Так что Бог здесь прямо объясняет Иову, что с ним произошло.

Что же касается вопросов, которые Бог задает Иову... Так Бог наставляет Иова. Своими вопрошаниями Бог показывает, что Он устроил мир таинственно, премудро, прекрасно, и что человеку недоступно проникнуть во все эти величайшие тайны Божественного замысла о мироздании. Все это прямо подводит Иова (а вместе с ним – и нас) к теме Премудрости Божией, Которой и в согласии с Которой все было создано; а Ипостасная Премудрость Божия – это Христос до Своего боговоплощения, как Он Сам открывался людям в Ветхом Завете. «Я, премудрость... У меня совет и правда; я разум, у меня сила» (Прем. 8; 12, 14). И тут – в этой речи Господа, обращенной к Иову, – как раз, по мысли древних толкователей, и обнаруживается намек на грядущего Христа, как на Премудрость воплощенную, Которая все устроила, все приготовила для блага человека в мире и Которая Сама спасет человека через крест и воскресение. И здесь – тоже указание на премудрый и предвечный замысел, который от века существует – замысел о спасении человека. Потому что Бог, еще даже не создав мир, по Своему абсолютному предведению и всеведению знает, что Адам согрешит, и творит мир таким, чтобы в



Св. праведный Иов Многострадальный

этом мире человек мог оказаться спасенным. Творит мир таким и самого человека таким, чтобы соединиться с нами в Боговоплощении – ради победы над грехом.

И этот гимн красоте мира, который воспевает Бог на страницах Книги Иова, этот гимн премудрому устроению мироздания есть прикровенное обещание Господа праведнику Самому прийти в этот мир и его спасти.

Кроме того, Бог говорит Иову о двух страшных животных – Левиафане и бегемоте. Оба этих животных – образы сатаны. И Господь показывает Иову, что человек не способен сам справиться с ними. Здесь говорится о бессилии человека перед грехом, который властвует над человеческим родом после грехопадения. О том, что человек не может сам спастись, не может сам достичь совершенства, но в Боге сможет это сделать.

Только в Боге человек обретает совершенство, спасение, победу над грехом. И Бог говорит: Я готов помочь, и Я приготовил все совершенно и премудро для того, чтобы ты во Мне справился с грехом.

Господь таким образом отвечает на вопрос Иова – Сам задавая ему вопросы. И так учит его тайне Христовой и тайне спасения через Крест и победы над сатаной, над адом.

#### Как святоотеческая традиция объясняет причины страданий Иова?

- Древние святые отцы расценивают страдания Иова как ниспосланный ему от Бога мучительный, но в то же время прекрасный дар, возводящий его к еще большему духовному совершенству, к обожению. По мысли святителя Григория Великого, всем случившимся со страдальцем Господь как бы говорит ему: «Ты был осужден, чтобы быть увенчанным, ты был осужден, чтобы сделаться предметом удивления для всей поднебесной. До страданий ты был известен только в одном уголке [земли], а после страданий о тебе будет знать весь свет. Навоз, в котором ты сидел, сделается славнее всякого царского венца. Венценосцы будут желать увидеть тебя, твои труды и подвиги. Твою навозную кучу Я сделал раем, Я возделал ее для благочестия, насадил на ней небесные деревья... Для этого именно Я и подверг тебя испытанию, не с тем, чтобы погубить тебя, но чтобы увенчать, не с тем, чтобы посрамить, но чтобы прославить... Хотя в тебе и нет того греховного, что надлежало бы исправить, но в тебе все еще есть то, что следует возрастить» - то есть возвести к еще большему духовному величию. А вот что пишет о страданиях Иова святитель Иоанн Златоуст: «Не столь блистателен царь, сидящий на престоле, сколь славен и блистателен был Иов, сидящий на гноище: после царского престола - смерть, а после этого гноища Царство Небесное».



#### Для чего жена Иова пыталась заставить его произнести хулу на Бога? И кто такая эта женщина, какова она?

- Многие древние отцы указывают на то, что искушение Иова идет по нарастающей. Сначала он теряет имущество, потом – детей, одно несчастье сменяется другим, менее страшное более страшным. И последнее искушение - от самого близкого и дорогого человека, от человека, которого Иов в первую очередь послушает, - от любимой жены. И это самое тонкое искушение Иова. Через жену, конечно, действует сатана. Святитель Иоанн Златоуст даже допускает мысль, что это сатана мог явиться Иову в образе жены, как некий призрак. Но даже если и не принимать это предположение, то никуда не денешься от явного: у жены Иова, в отличие от него самого, нет крепкой веры в Бога, она считает Бога виновником страданий мужа, убеждена, что Бог зол и ненавидит Иова. А по ветхозаветным представлениям, врагам отвечают враждой, на ненависть - ненавистью. Жена рассуждает по-дохристиански.

Видна здесь и параллель с тем, как Адам искушался Евой. Ева не призывала Адама похулить Бога, но искусила его нарушить Божий наказ — то есть выйти из послушания Богу. Иов выдерживает то искушение, которое некогда не выдержал Адам в раю. И это очень важный шаг для Иова на пути к его встрече с Богом.

Адам и Ева в раю, не покаявшись и не оставшись верными, лишились Бога и оказались изгнаны из рая. Искушение Иова, тоже через жену, которому он не поддается, — это первый шаг к раю.

### Почему справедливые на первый взгляд слова друзей Иова оказались неприятны Богу?

— Здесь несколько причин и важных смысловых моментов. Друзья Иова — люди, конечно, по-своему благочестивые: он не стал бы дружить с людьми греховными. И многое из сказанного ими рассматривается

Церковью как правильное, как авторитетное. Часто речи друзей даже цитируются в святоотеческих творениях и учебниках догматики в подтверждение тех или иных вероучительных истин. И отчасти верны их слова о том, что Господь наказует грешника за грех. Но, примененные к Иову, эти слова оказываются клеветой на праведника. Друзья как будто слепы, считая Иова грешником. Они увере-

Жена искушает Иова, как некогда Ева искушала Адама. Иов выдерживает испытание – и это первый шаг к раю.

ны, что ему страдания посылаются за грехи, как и другим грешникам. Но Иов же был праведен и свят! И Сам Бог об этом свидетельствует пред сатаной: «нет такого, как он, на земле: человек непорочный, справедливый, богобоязненный и удаляющийся от зла». Друзья Иова не понимают или не хотят понять, что через страдания человек может достигнуть нового духовного совершенства. Что страдание посылается не только грешникам, но и праведникам. Кроме того, они учение о Боге и понимание Бога предельно рационализируют. Им кажется, что они все знают о Боге, потому что они такие мудрые, опытные, серьезные люди.

И вот эти два момента – то, что друзья Иова говорят в общем-то ис-

Мы никогда не должны забывать о том, что Господь всегда рядом с нами.

тину, но при этом лишь часть ее, и то, что они предельно рационально подходят к Богопознанию, сближает их, по мысли святителя Григория Двоеслова, с новозаветными еретиками, которых друзья Иова здесь как бы прообразуют. Потому что еретики говорят тоже не всю истину. Берут одну часть правды, а другую отбрасывают. Классический пример — ереси несторианства и монофизитства. Несториане утверждают, что Христос — истин-

ный Человек, и в этом они правы, но только нужно добавить к сказанному, что Христос еще и истинный Бог. Монофизиты говорят, что Христос – истинный Бог, и в этом правда, но только нужно добавить, что Он еще и истинный Человек, что Он обладает полнотой человеческой природы. Но еретики не проговаривают истину в ее полноте, берут себе на вооружение лишь ее часть, а другую часть отбрасывают, поэтому и оказываются еретиками. А полнота правды в том, что Христос – истинный Бог и истинный Человек.

А другая особенность ересей – их рационализм. Так, например, древние крайние ариане – Аэций и Евномий – пытались рационально проникнуть в тайны Пресвятой Троицы при помощи неких графиков и схем. Ничем хорошим для них это не кончилось...

И потому, что друзья Иова судят о Боге рационалистично и не так верно, как Иов, Бог и не приемлет их слова. Но не будем забывать, что Иов принесет жертву Господу за них и что Бог простит их ради любви Иова, ради его заступничества за них перед Ним.

#### Давайте подведем итог нашей беседе. Чему учит нас пример жизни Иова Многострадального?

- Стойкому перенесению скорбей, любви ко Христу, верности Богу и надежде и вере в то, что даже в самых страшных обстоятельствах жизни - при ощущаемой порой человеком кажущейся богооставленности, в тюремном заключении, в болезнях, при смерти наших близких - Господь нас любит, Господь рядом с нами, всегда готов нам помочь, нас утешить и даровать нам бесконечные и нескончаемые блага. Для кого-то – и в этой жизни, но главное – для всех в будущей жизни вечной. Иов – это образ страдания и образ надежды, которая рождается через страдание.

С Петром Малковым беседовал послушник Никита Попов



# Вечная память почившему

В субботу по Воздвижении на тридцать седьмом году трагически оборвалась жизнь клирика Александро-Невского собора диакона Алексия Назарова.

Отец Алексий со школьной скамьи духовно воспитывался при соборе во имя святого благоверного князя Александра Невского — сначала нёс послушание алтарника, затем был рукоположен в диаконы, назначен ризничным храма. По словам клириков собора, отец Алексий, обладавший замечательным голосом, очень любил богослужение и прекрасно знал службу.

Был помощником руководителя миссионерского отдела Новосибирской митрополии, участвовал в организации и проведении таких крупных миссионерских проектов, как Корабль-Церковь «Святой Апостол

Андрей Первозванный», Поезд «За духовное возрождение России», а также принимал самое деятельное участие во многих других миссионерских мероприятиях. За усердные миссионерские труды во славу Святой Церкви имеет Патриаршую награду — медаль святителя Иннокентия, митрополита Московского и Коломенского.

Как-то отец Алексий сказал, что православные мис-

сионеры призваны не столько рассказывать людям о православной вере, сколько показывать на примере собственной жизни, что есть вера православных христиан. Он так и жил. Был совершенно безотказным, всегда выполнял все назначенные ему послушания. По признанию клириков собора, за двадцать два года служения отца Алексия в храме, никто и никогда не слышал от него ропота, не видел раздраженным, тем более разгневанным, каждое свое послушание он нес с великим смирением и досто-

инством. Невзирая на нездоровье или усталость, всегда был послушливым и благожелательным.

Не бывает людей, которые не вспылили хотя бы раз в жизни. Но это правило не касалось отца Алексия. Даже в самых экстремальных ситуациях он всегда сохранял удивительное спокойствие духа. Настоятель собора протоиерей Александр Новопашин вспоминает: «В 90-е годы Новосибирск наводнили американские маргинальные



секты, сектанты щедро рассчитывались за аренду помещений валютой и открыто проводили свои мероприятия в домах и дворцах культуры. Им, как могли, противостояли православные христиане. В частности, мы пикетировали сектантские собрания, что возбуждало в сектантах особенную ненависть к нам. Во многих протестных мероприятиях, организованных Информационно-консультационным центром по вопросам сектантства при Александро-Невском соборе, принимал участие и отец Алексий. Однажды, во время одного из таких пикетов, сектанты с руганью набросились на

отца Алексия, стоявшего с хоругвью в руках, кричали на него, плевали, рвали из рук хоругвь, однако отец Алексий не проронил ни слова, даже не изменился в лице, он стойко стоял на защите Православия как истинный воин Христов. В конце концов даже лидер беснующихся сектантов не выдержал и сказал своим адептам, указывая на отца Алексия: "Учитесь, как надо защищать свою

веру!"»

Одно из послушаний отца Алексия — служить на дальних приходах, где возникала необходимость в диаконе.

«Мне, как благочинному, звонили из сельских районов с просьбой прислать к ним диакона. И отец Алексий всегда с радостью соглашался», — говорит отец Александр.

И было еще одно послушание, которое отец Алексий возложил на себя сам. Когда на приходе кто-то умирал, отец Алексий приезжал к умершему домой и всю

ночь читал псалтирь над телом усопшего.

«Начинаешь перечислять его достоинства, и всё кажется, что этого мало. Это был христианин с большой буквы. Его кончина – утрата для прихода огромная!» – подчеркнул протоиерей Александр Новопашин.

Во вторник, на отдании праздника Воздвижения Животворящего Креста Господня, в Александро-Невском соборе состоялось отпевание новопреставленного диа-





побеждать страсти и пороки, которые человек приобретает через нарушение Заповедей Божиих, помогать людям в достижении Царства Небесного. И глядя на еще совсем юного в те годы Алексия Назарова, было сразу понятно, что это глубоко верующий, воцерковленный молодой человек.

Владыка отметил, что отца Алексия все называли безотказным. По первому слову настоятеля он немедленно брался выполнять любое возлагаемое на него послушание. И при этом можно было быть уверенным, что он доведет дело до конца.

«Говорят, что сейчас нет высокодуховных людей. Потому что нет послушников. Чтобы стать духовным, нужно смирить свою волю, смирить себя перед более высокодуховным человеком, — сказал Владыка и добавил: — Можно дожить до глубоких седин, но так

кона Алексия Назарова. Чин отпевания возглавил настоятель собора протоиерей Александр Новопашин. Ему сослужили клирики собора и священнослужители других приходов города.

Проститься с безвременно ушедшим отцом Алексием пришли прихожане не только Александро-Невского собора, но и других храмов — его знали все христиане в городе. Перед гробом диакона в вазах стояло много живых цветов.

На отпевании присутствовал и молился митрополит Новосибирский и Бердский Тихон.

Владыка рассказал, что в самом начале 90-х годов в Новосибирске начали открываться храмы, и, как следствие, потребовались новые священнослужители. Нужны были молодые люди, которые бы хорошо понимали, что значит крест не просто христианина, но священнослужителя. Ведь священнослужитель должен ежедневно работать с людьми, объяснять им, как бороться и





и не начать жить по-христиански, и можно быть совсем молодым человеком и всё приобрести».

«Сегодня у нас скорбный день, — сказал правящий архиерей. — Мы прощаемся с безвременно ушедшим из жизни отцом Алексием — усердным священнослужителем и добрым человеком. Но в Церкви все живы! Будем молиться об упокоении его души, чтобы молитвами Святой Церкви Господь простил ему его согрешения и не лишил Царства Небесного».

Погребен диакон Алексий Назаров на Заельцовском кладбище Новосибирска. Вечная память почившему!

# ОПАСНОСТЬ ПРЕЛЕСТИ

Не только люди, предающиеся порокам и страстям, находятся в вражиих сетях, являются врага нашего спасения пособниками, но и те, которые поставляют себе задачею жить благочестиво, не оставляются в покое тем же врагом; он и этих христиан старается завлечь в свои сети, но уже на почве их благочестия, – именно вовлекает в так называемую прелесть. Прелесть – это извращенное, неправильное внутреннее наше настроение, якобы высокое, духовное, но на самом деле фальшивое, обманчивое, поддельное, показное, – это то внутреннее наше состояние сердца, о котором святой апостол Павел говорит, что можно иметь только образ благочестия и быть лишенным силы его.

Уже каждый человек при своей немощной, греховной природе бывает в большей или меньшей степени подвержен этой прелести. Ты подумал, что хорошо сказал, хорошо сделал, - вот уже и прелесть. Размечтался о своих дарованиях, способностях - опять прелесть. Принял похвалу, усладился ею - и это прелесть. Святые отцы различают при этом два рода духовной прелести в ее крайнем развитии. Первый вид – это когда человек начинает воображать, что он видит Господа, Божию Матерь, Ангелов, духов и считает себя достойным таких видений. Второй род прелести - это когда человек возомнит о себе, что он высокой духовной жизни, что он необычайный постник, прозорливец, чудотворец, что он способен нести большие подвиги, что он призван учить и руководить людьми. Этот род прелести называется мнением, потому что в этом случае человек мнит о себе.

Всякий род духовной прелести есть, однако же, пагубнейшее состояние нашего духа. Оно основывается на духовной гордости человека, то есть на том самом грехе, коим пал и первый ангел. Вот почему вовлекать в духовную гордость сатана так стремится и всех рабов Божиих. Духовная гордость - его грех. Возгордившись, сатана удален был от Господа и низвержен в преисподнюю. То же падение ожидает и всех нас, если мы будем вовлечены, чего не дай Бог, в духовную прелесть. Жизненный опыт и писания духовных отцов указывают массу тому примеров; при этом тех, которые вовлекаются в прелесть видения духов, обыкновенно ожидает постыдное посрамление, а вторых, возмечтавших о себе, – нравственное падение и часто даже самоубийство.

Приведем пример того и другого случая. В одной келье молился инок, и вот ему начинает казаться, что с иконы выходит ангел и говорит ему: если ты хочешь быть бесстрастным, выжги огнем с лампады свои глаза, чтобы тебе не видеть уже суеты мира сего. И прельщенный инок делает это: выжигает сначала один глаз; тогда голос повторяется и велит ему выжечь второй глаз; но тут инок приходит в чувство: в нем пробуждается мысль, что он, как грешный, немощный человек, и без глаз может быть борим грехом, если не поможет ему Господь. И как только инок так смиренно о себе подумал, прелесть о своем совершенстве быстро у него рассеялась, а вместе с этим исчезло видение, и он услышал только как бы вдали громкий смех и обонял необыкновенный смрад.

А случаев нравственного падения и самоубийств от прелести духовной, когда человек возомнит о себе, необычайное множество. Есть сектанты, так называемые хлысты и т.п., которые впадают именно в эту бесовскую прелесть; и знаете ли, чем дело их иногда оканчивается? - нравственным падением, развратом. Например, у хлыстов так называемые радения, как доказано, оканчиваются нередко повальным грехом. Или вот пример. Одна женщина говорила нам: «В настоящее время я нахожусь в сильной плотской брани, которая началась у меня после моего падения, тогда как до падения я была религиозна, часто посещала храм, исповедовалась и причащалась». - «А скажите: до падения, когда вы были религиозны, не



Арсений (Жадановский Александр Иванович; родился 6.03.1874, слобода Писаревка Волчанского у. Харьковской губ. — расстрелян 27.09.1937, полигон Бутово Московской обл., ныне в черте Москвы), епископ Серпуховской, викарий Московской епархии

мечтали ли вы о себе?» — «Да, было. Я по ночам, бывало, долго молилась и воображала себе: какая я счастливая — молюсь и не имею греха, тогда как, быть может, в эту самую ночь сколько совершается разврата, и мыслию о своей чистоте я услаждалась». — «Так вот и причина вашего падения: это — духовная гордость, или так называемая прелесть».

В одной пустыни жил схимонах, который отличался строгим образом жизни и был среди братии за это уважаем. Однажды он явился к настоятелю и объявил ему, что он был восхищен в рай, но, к сожалению, там увидел только себя и никого из братии. Настоятель по своей простоте не обратил внимания на то, что с

этим иноком началась духовная прелесть, созвал братию и, передавая им видение схимонаха, убеждал их жить добродетельно, чтобы не лишиться рая. Но что потом случилось со схимонахом, вообразившим одного себя только достойным рая и никого из братии? Через несколько времени его нашли удавившимся в своей келье. Дело в том, что подвергшийся духовной прелести, будучи лишен благодати Божией, временами начинает испытывать страшное уныние, тоску, отчаяние, которое и увлекает прельщенных к самоубийству, а то и враг рода человеческого наталкивает на это самоубийство. Например, одному прельщенному отшельнику вообразилось, что ему хорошо себя распять на кресте, по примеру Христа Спасителя; другому показалось, что на нем могут осуществиться слова Святого Писания: «яко Ангелом Своим заповесть о тебе... На руках возмут тя» (Пс. 90; 11-12), и вот он однажды, доказывая правоту своих религиозных убеждений, бросается из окна, заявляя, что он останется при падении невредим, но к несчастию разбивается.

Да, желающим проходить духовную жизнь крайне нужно остерегаться прелести. Следует при этом помнить, что прелесть начинается часто незаметно для тебя самого. Не дай Бог возомнить о себе что-либо высокое, что ты, например, выделяешься от других, что на твои подвиги удивляются, что ты влияешь на людей и т.п. Поддаться этому чувству - это значит открыть дверь для прелести, которая потом пойдет быстро развиваться, и вот, ты скоро вообразишь, что тебя уже окружает сияние, что ты изгоняешь бесов, и выйдет, таким образом, что ты возведешь сам себя в особенного человека, посланника Божия, духоносца, чудотворца и т.п. Чтобы избежать этой духовной прелести, надо твердо помнить, что только покаянное чувство, смирение, соединенное со страхом Божиим, создает в нас здоровое, духовное настроение, спасает нас.

Правда, нелегко достигается такое настроение. Мы иной раз желаем сокрушаться, смиряться, а нас борет самомнение. Пусть борет, а мы все-таки будем усиленно искать покаяния и смирения, будем молиться, укорять себя, плакать, что у нас нет покаяния. Помни всегда, что только потом и трудами можно достигнуть смиренного чувства. И пока мы не проломим стены гордости, самомнения, нет нам спасения. Будем так воспитывать свое сердце, чтобы все наши подвиги казались нам ничтожными и что они нужны для изглаждения нашей неимоверной душевной скверны. Тогда мы не будем замечать их и ими услаждаться, а станем считать их малыми и ничего не значащими.

Держи также в сердце своем такое чувство: все доброе, тобою совершаемое, ты делаешь не потому, чтобы заслужить венец у Господа, стать у Него на первом плане, ибо у тебя тогда будет всегда опасность вообразить, что ты, кажется, уже достаточно потрудился и заслужил награды, но должен трудиться, чтобы не огорчить Господа, твоего Благодетеля, должен трудиться для спасения души. И знай: если мы имеем такое настроение, то у нас вырабатывается сильная чувствительность к своим грехам, так что всякое греховное пятнышко нам будет казаться уже тяжелым и глубоко огорчающим Господа делом. А так как ты никогда не будешь в состоянии избавиться от этих греховных пятнышек – греховных помыслов и чувств, то у тебя сама собой будет развиваться и укрепляться надежда только на Господа, могущего всю твою скверну очистить, себя же ты будешь представлять неключимым рабом, слабым и немощным.

- Ты уже поставила печать сатаны себе на лоб? - ты- • «старца», поселившегося в отдаленной деревне и посвячет пальцем мне в лицо рослая девица – и не успей я • тившего свой досуг поношению священноначалия. увернуться, угодила бы в глаз.

итяну.

от удивления. – Как вы можете так выражаться?

настырю и запугивает всех скорым, на днях, приходом . Путине или на инородцах. антихриста. Но какой с девицы спрос? Она всего лишь •

Первые злобные публикации самозваного «аввы», Отвечаю девице нарочито резко, иначе истерику не признаться, вызвали шок, а потом интерес к ним пропал. Стало очевидным: человек неадекватен и в богословских – Матушка, вы же культурный человек, – стихает она вопросах наивен, как пионер. И перед нами тот самый • агрессивный троллинг, когда надо на ком-то выместить А как прикажете с ней разговаривать? Бегает по мо- • свою злобу, и тут неважно на ком – на православных, на

Но если малограмотная и злобная агрессия вызывает рупор идей своего «аввочки» - молодого самодельного • лишь чувство брезгливости, то наукообразные статьи,



у кого-то доверием. Как правило, это богословский но- • требовалось «засветиться», чтобы предъявить потом на водел, и феномен этого явления один седенький батюш- . Западе свой «политический капитал». ка объяснял так:

рии? И вот, бывает, человек перемучился, написал через • вых, вернувшихся тогда из лагерей. Помню, как однажпень-колоду с десяток сочинений и возомнил о себе: я ды спросила протоиерея Василия Евдокимова († 1993): богослов. Он уже ученый. И начинается превозношение • «Батюшка, а страшно было в лагерях?» И отец Васис критикой вся и всех. Есть даже притча на эту тему. В • лий ответил: «Страх, конечно, был, когда пробирались одном монастыре монах признался отцу-наместнику, • тайком на ночную литургию в лагере: вдруг поймают и что нынешней ночью он был восхищен в рай, но нико- • набавят срок? А начнется литургия – и Небо отверсто! го из братии там не увидел. В раю пребывал только он Господи, думаешь, пусть срок набавят, но лишь бы поодин.

нии наших дней. Для меня всё началось со звонка из • воле». Это были уроки духовной свободы. Москвы. Звонит знакомая журналистка и спрашивает: а правда ли, что идет деканонизация святых, пострадав- • анну (Крестьянкину) было известно, что он арестован и ших в годы гонений при советской власти?

- Не может быть! говорю.
- А вы бы прочитали такие-то статьи.

мучеников и исповедников российских, казненных, за- • Это было то живое Евангелие в лицах, где «совершенная мученных и пострадавших в годы гонений на Церковь, • любовь изгоняет страх» (1 Ин. 4; 18). представал здесь в столь неприглядном виде, что будь • это правда, то впору бы устыдиться и задаться вопро- . было людей сломленных и отступивших от Христа «страсом: а с какой стати нам почитать этих подвижников с • ха ради иудейска». И всё же помню то чувство ужаса, коггнильцой? Например, один молодой автор утверждал, да в 1990-х годах мы узнали из статьи журналиста П., что что среди пострадавших в годы гонений лишь единицы • почитаемый нами иерарх, оказывается, доносил на своих



ции, а остальные «извивались» на допросах, клеветали, доносили и стучали друг на друга. Ни тени сострадания даже к тем, кого расстреляли за веру в Господа нашего Иисуса Христа! Напротив, пафос обличения этих «падших» людей с предсказанием их незавидной посмертной участи.

Прошу прощения, что, возможно, пристрастна, но для моего поколения, ходившего в храмы в те годы, когда Церковь была еще гонимой, история российской Голгофы была не преданьем старины глубокой, но живым учебником жизни и ответом на многие вопросы. Как вести себя на допросах, если вызовут? А ведь вызывали. Как не угодить в сети и ловушки, проговорившись о нашей тайной христианской общине? Как жить, нако-• нец, если за православную веру могут выгнать с работы, и чем тогда кормить детей? Не боялись «засветиться» уничижающие православных подвижников, пользуются • только люди, эмигрировавшие вскоре на Запад. Тут даже

Для нас, не мыслящих себе жизни вне Отечества, - Знаете, как трудно писать сочинения в семина- противоядием от страха были рассказы узников Христо-• дольше не наступал рассвет. Иногда мне даже казалось, Так вот, об одиночках в раю, или об одном искуше- что мы, узники Христовы, были свободнее тех, кто на

А вот урок о незлобии в мире зла. Архимандриту Иозаточен в тюрьму по доносу священника их храма. Од-• нажды на допросе ему устроили очную ставку с этим • священником. Батюшка Иоанн по-братски обнял его, а Прочитала и наелась, как жаба, грязи. Подвиг ново- • тот упал в обморок, не выдержав евангельской любви.

Наивно, конечно, предполагать, что в пору гонений не соответствуют идеалам святости и достойны канониза- сподвижников и называл на допросах их имена. Потрясенные донельзя, приходим к батюшке, а он в ответ:

> – Нашли чему верить! Это был монах высокого духа. Разве мог он кого-то предать?

> Позже обнаружилось, что журналист сделал свое «открытие» на основе сфальсифицированных материалов. О технологии изготовления таких фальшивок пишет в своей книге «Милосердия двери» Алексей Петрович Арцыбушев - художник, писатель, алтарник, отсидевший десять лет в лагерях по делу церковников, а до этого восемь месяцев длилось следствие. На допросах Алексея пытали, например, таким образом: следователь зажимал ему дверью пальцы, требуя подписать

равно посадили. «Как можно ставить вопрос: подпи- • тельств? А поскольку в свое время я записывала воспосал – не подписал?» – пишет Алексей Петрович, по- минания людей, знавших отца Тихона, приведу хотя бы лемизируя с новейшей инструкцией, согласно которой • несколько фактов из жизни этого кроткого светоносного достойный канонизации «образцовый святой» не дол- • батюшки. жен подписывать протокол, свидетельствующий о его • неприязненном отношении к советской власти. Это, по • се. Голос у батюшки был такой дивный, что приезжий мнению одного исследователя, «бросает тень на Цер- • московский митрополит забрал его с собою в столицу. А ковь». Да, но как тогда быть с посланием Святейшего • в столичном монастыре ели мясо, и нравы были вольгот-Патриарха Тихона, анафематствовавшего большевиков , ные. Отец Тихон сбежал оттуда. По дороге едва не утов 1918 году?

секречены. И потому особенно ценно свидетельство Ар- • был несказанно счастлив, потому что здесь, в его родном цибушева, опытно знающего реальность тех лет: «Разве • монастыре, было то благоговейное служение Господу, можно доверять следственным протоколам?! Я прекрас- • когда об оптинцах той поры говорили: «Они перед Боно знаю, как их делали. Например, меня или кого-то • гом на цыпочках ходят». подследственного в шесть часов вертухай увез в камеру, а следователь остается работать, и у него куча бланков • три недели служил в церкви села Сабурово. Однажды допросов. Он задает вопрос табуретке, на которой я си- Великим постом в храм вошли пятеро комсомольцев и, дел: "А что вы скажете об этом?" А табуретка отвечает: • объявив о ликвидации церкви, повалили батюшку на пол "Он антисоветского направления". Следователь задает и ногами жестоко избили его. Отец Тихон был красив от вопрос табуретке, табуретка отвечает, а он записывает • природы, и на фотографиях той поры можно увидеть его то, что нужно следствию. Однажды следователь мне облагообразное лицо с густой окладистой бородой. Так признался: "Ты знаешь, мы легко лишаем всех этих рас- • вот, комсомольцы-садисты выдрали батюшке бороду. То стрельных верующих возможности канонизации очень • есть вытащили за бороду из храма и, издеваясь, таскали простым образом". А я говорю: "Каким?" - "Мы их • по двору, пока мясо на подбородке не отделилось от кообливаем таким говном, что они веками не отмоются". • сти. Потом полуживого священника дотащили волоком Следователю во что бы то ни стало нужно было обви- . до железной дороги и забросили на платформу прохонить и расстрелять человека, ведь было гонение на Цер- • дившего мимо товарняка. ковь».

через прицел пистолета. А виноваты они или нет – это родственница отца Тихона, удивилась, увидев его изуневажно. Тут презумпцию невиновности замещает • родованное лицо, он лишь отшутился: «А ты только что презумпция виновности. До 1983 года нечто подобное заметила, какой я урод? Да я ведь из-за этого не женилбыло у католиков, и на комиссии по беатификации обя- • ся». А мучений на долю отца Тихона выпало немало. В зательно выступал «адвокат дьявола», выискивающий • 1928 году он настолько ослабел от голода, что уже не грехи у предполагаемых святых. Православию всег- мог ходить. Было это в селе Дятьково Брянской облада был чужд такой подход. А недавно на конференции • сти. И вдруг сынишка начальника милиции сказал отцу: весьма уважаемый профессор сказал о работе комиссии . «Папа, там такой хороший дедушка в сугробе лежит. А по канонизации: «Меня как раз устраивает, что комиссия • мальчишки издеваются над дедушкой и плюют на него. избрала принцип презумпции виновности».

вестный всей России старец протоиерей Николай Гу- • нажды, что людям, верным Христу, Господь обязательно рьянов в годы Великой Отечественной войны жил на • оккупированной территории. А поскольку об этом периоде его жизни почти ничего не известно, то молодой, но • бдительный автор как-то намеком дает понять: а вдруг • там что-нибудь было? Вдруг, например, он сотрудничал. с немцами и выдавал им партизан? Нет, никаких обвинений не предъявлено – фактов нет. Всего лишь намек: «А вдруг?» Но как же гадко потом на душе.

Вот еще намек: «А вдруг?» Почему это, рассуждает автор другой публикации, оптинского иеромонаха Ти- • хона (Лебедева) выпустили из тюрьмы, в то время как арестованных вместе с ним монахинь посадили? Просто • так, знаете ли, не выпускают! После этой публикации я, признаться, слегла, и душа изнемогала от страданий: как

признательные показания. Ничего он не подписал, всё так можно опорочить человека, не имея никаких доказа-

В Оптиной пустыни иеромонах Тихон пел на клиро-• нул, провалившись под лед, а в Оптиной на беглеца на-К сожалению, многие материалы ФСБ до сих пор за- , ложили епитимью, раздев до подрясника. Но отец Тихон

После разгрома Оптиной пустыни иеромонах Тихон

Кроткий батюшка никогда не роптал и не расска-Для богоборцев естественно изучать православных • зывал о своих мучениях. И когда монахиня Афанасия, . Души у людей нет!» А душа у людей есть. Приведу здесь На практике и в публикациях это выглядит так. Из- • высказывание одного старого монаха, заметившего од-



нести неподъемный крест. Так было и здесь. Начальник • организовать пропагандистскую кампанию так, чтобы милиции выдал монаху-скитальцу паспорт и под видом вызвать сочувствие народа к большевикам, пламенно рародственника поселил у себя во дворе в комнатке-при- • деющим о спасении голодающих. Достаточно посмотреть стройке к хлеву.

обветшалая часовенка. Отец Тихон с двумя монахинями • цев, что выдрали бороду старику-священнику? Рядом с очистил часовню от мусора. И они уже начали служить фотографиями умирающих от голода детей непременно здесь молебны, как их арестовали.

74 года, и его выпустили из тюрьмы с формулировкой • называли «людоедом». Но вот факты, о которых умал-«по старости лет». Смею предположить, что начальник • чивали. После воззвания Святейшего Патриарха Тихона милиции заступился за своего жильца. Совестливый, • о помощи голодающим только с 19 по 23 февраля 1922 похоже, был человек, потому что поселить у себя бездо- • года (всего за пять дней!) Церковь собрала около 9 милмного «попа», дать ему кров и пропитание – это был ри- • лионов рублей, не говоря уже о вагонах продовольствия, скованный в те годы поступок. Впрочем, люди совести отправленных в голодающие губернии. А вот итог мнобыли в России всегла.

трагедии прошлого с годами утрачивают свою актуаль- • было не дешевое по тем временам серебро, но художеность, и сострадание к жертвам репрессий исподволь ственная работа мастеров. Сколько шедевров, как отмесменяет тот «объективный подход», когда один право- • чают искусствоведы, тогда погибло! Из награбленных по

Церковь были исторически оправданны, потому что советская власть боролась против своих врагов - кулаков, капиталистов, дворян и духовенства. Всё так, если, конечно, не замечать того фарисейского спектакля, когда смиренных монахов, батюшек и мирян расстреливали за веру в Господа нашего Иисуса Христа, но под официальным предлогом: это государственные преступники, предатели и изменники



Родины. «В СССР нет гонений на религию», - провоз- • век, в основном духовного звания, а из них 2000 человек глашала на весь мир советская власть. И важно было - каждого пятого! – расстреляли. убедить не только мировую общественность, но и собственный народ, что деревенского батюшку-простеца расстреляли не за веру Христову, а потому, что он враг • народа и иностранный шпион. Расстреливали и отправ- убить» (Мф. 10; 28). Так вот, об искушениях, убиваюляли в лагеря, как правило, по 58-й статье, вмещавшей • щих душу и само желание жить. Прихожанин нашего в себя весь спектр преступлений против государства. И • храма чуваш Миша рассказал однажды о той трагедии, есть свое знамение в том, что в законодательном кодексе • когда его предки-язычники уже утратили веру в язычецарской России 58-я статья – это чин венчания на цар- • ских божков, но еще не знали Христа. И жизнь во мраке

ховенство в годы изъятия церковных ценностей: в Повол- , да. Чуваши выстрадали свою веру, как и многие из нас. жье голод, тысячи трупов лежат вдоль дорог, а зажрав- • И если я сознательно не называю имена авторов упомяшиеся попы-миллиардеры не желают помочь! Не буду внутых здесь статей, то лишь потому, что это тоже тоска цитировать секретное, но уже широко известное письмо • по святости и та ревность о благочестии, что принимает Ленина с требованием расстрелять как можно больше ду- 🕻 порою болезненный вид.

посылает своего Симона Киринеянина, помогающего с ховенства под предлогом борьбы с голодом. И при этом ройке к хлеву. • газеты тех лет, чтобы понять непонятное: как у наро-Храма в Дятьково не было, но была замусоренная • да-богоносца могли появиться дети вроде тех комсомоль-• помещали карикатуры на зажравшихся и отвратительно Тяжело больному иеромонаху Тихону было в ту пору жирных попов, а Святейшего Патриарха Тихона газеты • гомесячной кровавой кампании по изъятию церковных ценностей: собрано 4 650 810 рублей 87 копеек. Никаких • миллиардов у Церкви, естественно, не было, а в отправ-Новые времена – новые песни. Боюсь ошибиться, но эленных на переплавку окладах с икон главной ценностью славный журналист написал, например, что гонения на з храмам денег для помощи голодающим выделили всего

> миллион, остальное ушло на нужды партийной элиты. Особенно трогательна, на мой взгляд, такая подробность: в сентябре 1921 года (в разгар голода!) ЦК РКП(б) выделило 1,8 миллионов рублей золотой валюты для закупки в Канаде кожаного обмундирования для чекистов. Возможно, именно в этих новых кожанках они и вершили то страшное дело, когда с 1921 по 1923 год было репрессировано 10 000 чело-

\* \* \*

«Не бойтесь убивающих тело, души же не могущих безверия была настолько невыносима, что они уходили в А под каким благородным предлогом уничтожали ду- • лес, ложились на землю и добровольно умирали от голо-

Путь ко Христу – всегда крестный путь. И я не раз наблюдала такое явление: живет человек в грехе, не ве- • по-человечески немощных, но способных отдать жизнь руя в Бога, и живет преспокойненько. А после крещения • за веру свою. начинается такая духовная брань! Вот и на меня после • крещения обрушились такие скорби, что временами казалось: я больше не выдержу. Рассказала я о своих бедах • архимандриту Иоанну (Крестьянкину), и он написал мне • ков древности: если кто-то хулит твоего духовного отца, в письме: «А я ведь вас призову к подвигу – идти даль- • то даже не отойди, а отскочи в сторону. Но на практике ше за Христом, идти по водам, одной верой преодоле- чаще бывает так. Пытаюсь остановить мою гостью-мовая скорбные обстоятельства жизни своей». Признаться, сквичку, весьма резко критикующую батюшку за несомне показалось лестным сравнение с апостолом Петром, • ответствие ее идеалам. А она в ответ: дерзнувшим ходить по водам. А недавно гостил у меня знакомый батюшка. Прочитал он письмо архимандрита • всё должно быть безукоризненно свято, и мы призваны Иоанна и вдруг сказал:

– Да, наше время – это хождение по водам в эпоху • бурь. Мир напаяет ныне душу таким ядом, что кто-то, • «И будет такая борьба за мир, что камня на камне не

вижу, отошел от Церкви, кто-то тонет в пучине уныния. И мы уже не слышим голоса Иисуса Христа: «Маловерный! зачем ты усомнился?»

- Зато вас, батюшка, никто не видел унывающим.
- Бросьте. Такая скорбь порою в душе! На днях по просьбе владыки ездил разбираться с доносом на священника. А священник - золото: аскет, молитвенник. Горяч, конечно, по молодости лет, но ведь по делу. Там церковные активистки под водительством старосты так взвинтили цены на требы, что без больших денег и покойника не отпеть. Даже за причастие деньги требуют: «Получил благодать? Плати». Вот и обличил их батюшка словами: «Христос выгнал торговцев из храма, а вы выгоняете из церкви Христа». Обиделись насмерть! Своего пастыря, как

ни не щадили, восстанавливая церковь, мы не для себя • что создали специальную комиссию для рассмотрения – на нужды храма собираем. И такие они безгрешные • ее заявлений. Стали копать по архивам, и обнаружилось: праведники! Боюсь я этих безгрешных: им не нужен оказывается, в годы гонений батюшка принял тайный Спаситель. Почему, не понимаю, иные веруют, что спа- • монашеский постриг и уже канонизирован Русской Прасает не Христос, а «идеальный поп» – с ангельскими вославной Церковью как архимандрит Борис. крылышками желательно?

Где-то в Сибири есть безвестная могила 68 иереев, рас- «Фома», в точности паломница не помнила, но, вероятстрелянных в годы красного террора. Говорят, их рас- • но, можно отыскать его. стреливали так. Ставили на край могилы и задавали. вопрос: «Ну что, поп, веруешь во Христа?» «Верую», - • нас! отвечал тот и падал в могилу расстрелянный. А потом на его место становился следующий, чтобы тоже ответить: • «Верую».

Я люблю этих наших батюшек, возможно в чем-то

\* \* \*

На всю жизнь запомнился совет одного из подвижни-

– Я не в осуждение, а в рассуждение. В нашей Церкви бороться за чистоту рядов.

В годы моей юности была популярной поговорка:

останется». Вот и борьба «за чистоту рядов» несет в себе такое разрушение, что кто-то с подозрением косится даже на новомучеников.

Но бывает и по-другому. Однажды в Оптиной пустыни паломница рассказала про назойливую старушку из их епархии. Старушка регулярно писала письма в епархию, добиваясь канонизации своего духовного отца, расстрелянного в годы гонений. Из комиссии по канонизации приходили ответы, что поводов для прославления данного священника нет, и даже указывали на некоторые изъяны в его биографии. «Нет, мой батюшка святой», – возражала старушка и снова писала по инстанциям. Это была упорная борьба духовной дочери за своего люби-

мого батюшку с хождением по водам бумажных морей. В итомогли, похулили. Зато себя расхвалили: мы, мол, жиз- • ге старушка, по словам паломницы, так «достала» всех,

Рассказ о том, как любовь духовной дочери преодо-Уже после отъезда батюшки вспомнила историю. • лела все препоны, был напечатан, кажется, в журнале

Что сказать по поводу этой истории? Христос среди



# MECHTE HAM PANOCTS BOCKPECHINI

#### Беседа со священником Тимоти Хойники о миссионерском служении и Православии в США

У Пенсильвании богатая православная история. Сейчас здесь действуют пять монастырей, две семинарии и сотни приходов во многих городах и сельских поселениях. В Западной Пенсильвании осело множество иммигрантов из Восточной Европы, некогда приехавших работать на железорудных шахтах, так что только в районе Питтсбурга насчитывается более 100 православных храмов. Много православных и в восточной части штата — здесь селились те, кто работал на угольных шахтах. К сожалению, число постоянно действующих храмов ныне сокращается — молодежь покидает этот край, поддаваясь секулярным настроениям.

К счастью, встречаются и обратные примеры. Миссия Святых апостолов (Православная Церковь в Америке) в Механиксбурге – один из



О. Тимоти Хойники (справа) с диаконом Серафимом Рейнольдсом в Миссии Святых апостолов в Механиксбурге, Пенсильвания

них. Она основана в 2004 году, отец Тимоти Хойники приехал сюда в 2005-м. Поначалу богослужения совершались в арендованном складском помещении, а 18 месяцев спустя было найдено то здание, в котором приход располагается сейчас. Но уже тогда, когда в январе 2007 года община с благословения епископа (ныне митрополита) Тихона переехала, было ясно, что со временем придется искать другое помещение. На сегодняшний день число прихожан выросло настолько, что тут места всем уже не хватает. Но это трудности, которые могут только радовать.

Механиксбург — город с населением около 9 тысяч человек — находится в южной части Пенсильвании, в 8 милях от столицы штата Харрисбурга. И хотя жителей здесь не так много, они очень предприимчивы, так что город быстро растет. К тому же он расположен в богатом сельскохозяйственном районе, известном как Долина Камберленд.

Отец Тимофей рассказал нам об истории миссионерского прихода, поделился своими размышлениями о служении священника-миссионера и нынешнем состоянии Православной Церкви в Америке.

#### Отче, расскажите о вашем проекте новой постройки для прихода.

– Несколько лет назад мы собрали «проектный комитет», чтобы решить, что нам нужно для прихода, и началось – как на Великой ектении: о мире всего мира. Потом мы немного сузили круг задач: нам нужна школа и больница, то и это... Хорошо, но все же с чего стоит начать, так это с храма. Выяснилось, что приходу нужно и кладбище, поскольку у нас много прихожан, не имеющих православных родственников, но желающих быть погребенными по православному обряду, и множество молодых людей, которые, правда, пока не думают о смерти. В итоге нам по-

надобился довольно просторный участок, чтобы на нем можно было разместить кладбище. Мы решили, что хотим построить свою собственную церковь, а не переделывать какую-нибудь старую.

Наш приятель, прихожанин греческого собора, познакомил нас с человеком, продававшим большой участок земли, и помог приобрести 13,6 акров на окраине Механиксбурга с хорошей скидкой. Механиксбург активно застраивается, было всего два места для нового строительства, и этот участок — в одном из них. В ближайшие 20 лет это будет заселенная местность, а сейчас вокруг кукурузные поля. Это здорово, что тут так всё будет развиваться!

Мы решили сначала построить приходской дом, в котором будет часовня, три класса, кухня; по мере появления средств устроим храм в прилегающем помещении, а потом разберем разделяющую стену – и всё пространство станет церковью. Ключевой фразой этого проекта было: «И это здание – не церковь», – потому что мы не хотим, чтобы люди думали, будто это окончательный план. Поэтому вы не увидите здесь большого купола, здание не имеет форму креста – я не хотел, чтобы здание выглядело как церковь, поскольку мы бы тогда успокоились и остались в нем. Хотелось бы, чтобы там было красиво, но при этом было напоминание о том, что нам надо развиваться. Будет небольшой купол со стороны фасада, чтобы обозначить, что внутри – храм. И когда на встречах по поводу проекта кто-то начинает говорить об этом здании, мы восклицаем: «Это не церковь!»

Здание будет вмещать 175 человек в нефе, и это даст начало работам по возведению собственно церковного строения. Планируем соединить храм крытым переходом с другими помещениями, чтобы людям не приходилось надевать верхнюю одежду, переходя в трапезную. И кладбище будет как раз напротив выхода из храма, так что виден будет крест, - это в напоминание, к чему мы все придем. Крест для совершения панихид, вышиной в 15 футов, на платформе, с сенью, будет посредине кладбища, которое в плане будет тоже в виде креста. Оно будет состоять из четырех отделений – в честь четырех евангелистов: Матфея, Марка, Луки и Иоанна. Одно из отделений – для клириков, одно – для детей и недоношенных младенцев. Мы не продаем участки для могил погребение станет служением прихода. У нас есть несколько прихожан из старых иммигрантов, они беспокоятся о том, что будет, когда они умрут. Мы не хотим, чтобы хлопоты погребения ложились на родственников прихожан, пусть это будет служением прихода. Мы интересуемся традиционным погребением, как оно описано в книге «Христианская кончина», – постараемся, чтобы все правила были соблюдены.

Это первый этап проекта, и мы надеемся, что в течение десяти лет нам удастся построить настоящий храм. При этом в нем не будет некоторых удобств – намеренно. Я не хочу, чтобы в алтаре был водопровод, – пусть алтарники приносят воду с кухни. Пока будем делать помещение не очень большое, тесноватое – чтобы мы помнили о необходимости дальнейшей стройки. Но когда внутренние стены будут убраны – пространство станет просто огромным.

Вот такие планы на будущее. Я приехал сюда в 2005 году. В течение десяти лет мы потихоньку шли вперед.

### – Прошло десять лет, и ваш проект рассчитан еще на десять. Требуется много терпения!

– Да.

### – Мне как-то не по себе. У вас есть план, но как много времени нужно для его воплощения!

– Блаженнейший митрополит Герман был моим епископом, когда я был еще ребенком, и он хорошо меня знает. Он решил, что мне полезно будет переехать в Механиксбург, потому что я нетерпеливый. Я считаю, это мне в послу-



шание — приехать сюда и учиться терпению, потому что это тоже необходимо. Церковь в Олифанте, где я служил до того, как приехал сюда, была замечательной, с прекрасным хором, 30-футовым иконостасом, великолепной акустикой, любыми литургическими предметами — все что душе угодно. А потом я приехал в Механиксбург и первую воскресную литургию служил в пыльном складском холле. Мне пришлось перед литургией выпрямлять погнутый потир. У кадильницы не хватало половины бубенцов, облачения были все в дырах — я даже подумал: «Что же это такое?»

Вдобавок на моей первой воскресной службе — а это было на Пятидесятницу — чтец прочитал неверный Апостол, а я приготовил проповедь на чтение Апостола; прихожане дали мне букетик цветов из своего сада, в которых оказались муравьи, — они кусали мне руку на протяжении всей проповеди. Представьте себе картину: на мне лица нет, в голове носятся мысли: «Алтарник не тот Апостол читает, муравьи кусаются. Что за дела?! Куда я попал?!»

#### - Хорошенькое начало!

 Я рассказываю всегда, как после этой первой литургии я и моя беременная жена вернулись домой и просто рыдали. Но сейчас, по прошествии десяти лет, для меня это райский уголок, и я бы не хотел никуда уезжать. Мы стали семьей.

#### Итак, 175 человек – это предел для первого этапа нового здания. А сколько прихожан было, когда вы приехали?



Таким был приход во время первого приезда отца Тимоти

— На первой литургии присутствовало 22 человека. Через год уже было 40. И как только начались работы — люди стали приходить к нам отовсюду; возможно, они какое-то время просто не ходили в храм или посещали другие приходы — но теперь появился стимул ходить в церковь. И на сегодняшний день у нас 96 взрослых прихожан и 40 с небольшим детей — весьма приличное число.

Примерно две трети прихожан — новообращенные, и большинство людей осознаёт нужность церковной десятины; благодаря этому священник может не работать на светской работе и продолжается строительство вместе с другими начинаниями. И, согласно нашему плану, мы сможем поддерживать все это в будущем.

Отец Эрик Тоси, секретарь Православной Церкви в Америке, написал докторскую работу по методам евангелизации Православной Церкви, и наш приход — одна из трех церквей, где проводились исследования. Одна церковь была старая, со сложившейся общиной; другая — среднего возраста и наша — миссия; все в разных частях страны; изучалось, как они возросли. И оказалось, что мы нарушили все воззрения на евангелизацию и рост в церковных группах. Нас не так легко найти, нас не видно, здание не

выглядит как храм, нет никаких вывесок, знаков, но тем не менее община растет. Так что я надеюсь, что когда мы построим здание площадью 7800 квадратных футов на вершине холма, посреди участка площадью 13 акров,

около дороги, где каждый день проезжают тысячи, с куполом и табличкой: «Приди и смотри», – в Церковь придет намного больше.

Благодаря

творительной работе люди

понимают:

больше отдает, чем берет.

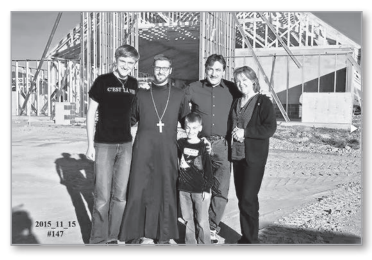
нашей благо-

Церковь

Мы хотим начать больше использовать дары Божии. Наш хор даст несколько публичных концертов. Мы хотим открыть несколько приходских столовых-дайнеров — не для получения дохода, а для привлечения людей. Они могут просто прийти и есть вместе с нами; может быть, хор исполнит при этом несколько песнопений. Это область, куда Церковь еще не вступала, особенно устоявшиеся при-



Приход Святых апостолов в настоящее время. Служба Пятидесятницы



ходы. И это такая легкая среда, потому что там немного места, можно знакомиться с людьми, но не слишком тесно.

Поначалу люди не знали, что обо мне и подумать. Возможно, они считали меня персонажем фильма о Гарри Поттере: ходит тут некто в рясе. Но теперь знают, что я местный православный священник.

Еще одно из наших начинаний – ежемесячные пожертвования. Мы собирали пожертвования для органи-

заций ІОСС (Международной православной христианской службы милосердия) и ОСМС (Православного христианского миссионерского центра), Свято-Тихоновского монастыря в Пенсильвании и прочих; обычно мы

устраиваем благотворительные акции в Механиксбурге, чтобы наша церковь стала известной тем, что она больше отдает, чем берет у города. Церковь становится организатором благотворительности, а не ее объектом. Замечательно, когда ты встречаешь человека на улице, и он говорит: «Пастор, ваша церковь вручила пожертвование подруге моей мамы, мы искренне ценим это». Давать окружающим – это создает добрые связи, и Бог благословил нас очень щедрыми прихожанами.

### – Были ли у вас еще публичные свидетельства о нашей вере в духе «Мы православные. Придите и смотрите!»?

 Приход открывал палатку на Юбилейный день – это крупнейшая однодневная ярмарка на Восточном побережье, устраиваемая на Центральной улице, ее посещают около 60 000 человек. Хорошо присутствовать там: это дает возможности для серьезных дискуссий.

В последнее время не получалось, но раньше я посещал Колледж Мессии (Messiah College)<sup>1</sup> довольно часто, чтобы представить свидетельство о Православии, и совершал богослужения в кампусе. Когда я пришел впервые, они пожелали, чтобы я служил литургию, но в течение 45 минут и чтобы не было других православных христиан. Я сказал, что так нельзя, но мы могли бы послужить другие службы. Мы служили вечерню, утреню или молебен несколько раз, чтобы они получили начальное представление о Православии, а потом проводили беседы.

Еще у них в Колледже Мессии есть то, что они называют «часовни»: недели, посвященные какой-либо религиозной теме, по которой устраиваются дискуссии и иные мероприятия. В первый раз я был приглашен поговорить на тему «Сексуальность человека». Мне было интересно пообщаться с группой ребят из колледжа. И вот я приехал, они увидели, что я в черной рясе, и сразу закатили глаза, но я сказал: «Хочу, чтобы вы знали: я женат, есть ребенок. А теперь начнем». Напряжение сразу спало, мы смогли говорить. Я показал там три или четыре презентации. Один из наших прихожан, профессор библеистики, делает презентации, а я представляю православное толкование Писания.

Несколько человек из этого колледжа обратились в Православие. Таково наше служение – помогать людям из колледжей Дикинсона и Мессии приходить в Церковь.

### – Присутствует ли Православное христианское братство<sup>2</sup> в этих колледжах?

— Мы основали группу в Колледже Мессии, в нее входило четыре человека, но как-то все быстро заглохло в первый же год. Группа остается там, она открыта, и мы попытаемся обновить ее, а там посмотрим, что выйдет. Работа со студентами — это, наверное, самая безрадостная часть

моего служения. Некоторые ее очень любят, но для меня это борьба — а все из-за текучки. В один год у вас будет крепкая группа, но потом все выпускаются, и надо начинать по новой. Но это благое и достойное служение, так что мы продолжаем шаг за шагом.

— Наше отделение Православного христианского братства в Университете Пенсильвании сталкивается с аналогичными проблемами. Мы составили список студентов, принадлежащих к Православной Церкви. В нем было несколько сотен имен и множество из традиционно православных семей. Мы стараемся приглашать их на наши мероприятия, но нам, обращенным американцам, сложно понять, как достучаться до греков или русских.

 В нашей группе было несколько греков, но они все время стремились поехать домой на выходные. Группа открыта, и предстоит поработать, чтобы о ней узнали. Работа продолжается.

#### Что бы вы сказали священникам-миссионерам, только приступающим к служению?

— Запаситесь терпением. Когда я приехал сюда, в миссии было 40 взрослых прихожан, и все понеслись во весь дух. Я бы привел в сравнение старинную повозку, правя которой, надо натягивать поводья, когда лошадь рвет вперед: они были так воодушевлены и стремились браться за все одновременно, так что мне пришлось восклицать «Тпру!»

Я спросил у моего тестя: что делать? Он был настоятелем, построившим собор святителя Иннокентия в Анкоридже, на Аляске. Он сошел с самолета в 1967 году всего с несколькими адресами, и ему сказали: «Строй храм».



Прихожане

Он ответил мне: «Сначала ты должен полюбить этих людей». Я думал, что это и так очевидно. Но Божия правда заключается в том, что если ты покажешь им свою любовь, они много чего для тебя сделают. Люди иногда звонят мне и говорят: «Отче, оставьте нам своих детей, пойдите куда-нибудь с женой отдохнуть». И это отлично срабатывает, когда у вас есть такой проект. Нам нужна была ссуда в 1,5

миллиона долларов. Я представил все дело нашему приходу-семье и сказал, что, как отец общины, я думаю, что мы должны это сделать – самое время, это важно. Все единогласно проголосовали «за»! Мы решили купить землю

единогласным решением, и взяли ссуду по единогласному решению.

Что пожелать священни-

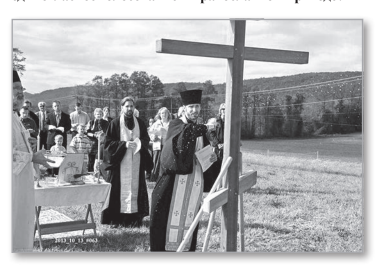
кам-миссионерам, приступа-

ющим к служению? Запаси-

тесь терпением!

Архиепископ Тихон тогда еще сказал, чтобы мы убедились, что было не просто большинство, а подавляющее большинство, потому что мы хотим, чтобы это был именно народный проект. Мы не хотели, чтобы только половина несла основную нагрузку. И когда все проголосовали единогласно, я даже воскликнул вслух: «Правда?!»

#### Интересно, кто-нибудь когда-нибудь слышал про единогласное голосование в православном приходе?



Отец Тимоти освящает крест на месте строительства будущего храма



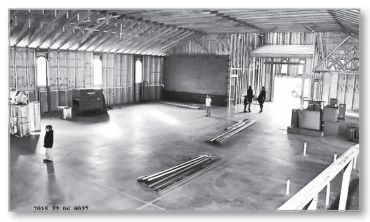
— Мы говорим об этом каждую неделю и сообщаем людям, что нового произошло, приглашаем их пойти и посмотреть, как идет строительство, чтобы они чувствовали себя соучастниками.

Я сказал, чтобы они говорили «да», только если они действительно этого хотят и желают поддержать, а не потому, что этого хочу я. Мы рассчитали, что если каждый увеличит пожертвования на определенную сумму, нам не нужны будут отдельные сборы денег — никаких «пирогов» и чего-либо подобного. Мы просто строим церковь. Это не значит, что сборы — плохая вещь. Денег может не хватить, и возможно, нам придется такие сборы устраивать, что вполне нормально, но я не хотел, чтобы внешние платили за наше строительство. Я не прошу моего соседа оплачивать мой счет за свет. Моя жена и я сядем и решим, что нам делать, и возможно, мы затянем пояса и сможем оплатить сами. Что-то подобное и с церковью.

### – В некоторых храмах ощущалась бы нехватка средств, если бы не «пироги».

– Все дело в том, что я не хочу, чтобы это было основной опорой. У нас проходит акция по сбору денег раз в год – осенний бал с ужином, но это не для пополнения бюджета. Средства идут в фонд строительства, а не на оплату текущих счетов церкви. Я представляю себе, что, когда мы всё выплатим и финансовая ситуация выровняется, мы будем устраивать бал, и половина собранных средств будет уходить на ремонт, а половина на благотворительность – ежегодно.

### – «Агиа София» поступает так же: большая часть идет на благотворительность?



Так идет строительство храма

Ежемесячно благотворительные акции в Харрисбурге
 это приоритет.

#### - Вы вели занятия на конференции по миссии...

– Да, в Миссионерской школе Православной Церкви в Америке – в первый раз она проводилась в прошлом году. На нее съезжаются клирики со всей страны, чтобы поучиться друг у друга. В этом году устроители попросили священников, участвовавших в программе открытия миссии, поделиться опытом. Мне поручили провести презентацию о том, как можно служить литургию с минимумом литургических предметов. Только Бог сотворил всё из ничего, а нам, тем не менее, надо множество предметов, чтобы устроить церковь. Можно отправиться в магазин «Биг Лотс» и оборудовать церковное помещение, купив все там – нужно просто знать, что использовать. Мой сын был крещен в бочке, купленной в «Уолмарте». У нас уже есть традиционная купель, но мы иногда с улыбкой вспоминаем, что он был крещен в голубой бочке.

### – Всеамериканская конференция посвящалась расширению миссии. Вы и многие другие говорят о самых положительных впечатлениях от нее.

— Тон всей конференции задало послание митрополита Тихона, зачитанное в первый же день. Владыка представил свой взгляд на миссию Церкви, который подействовал очень вдохновляюще. Послание было тщательно проработано, мастерски. В нем были и примеры из его жизни, цитировались отцы Церкви, много говорилось о светских предметах — и всё вместе очень воздействовало и вдохновляло. На конференции был представлен финансовый отчет, переработан устав, также было собрано 17000 долларов для Сирии прямо в зале заседаний и передано Международной православной христианской службе милосердия (IOCC). Тут была не только теория, но и практика.

Был совершенно другой дух. Я раньше участвовал в подобных конференциях — иногда было неуютно — такое разделение на «нас» и «их». Сейчас этого ощущения не было. Мы все были на одной волне. В Православной Церкви в Америке было немало потрясений, но если вы знакомы с церковной историей — то тут нет ничего нового. Некоторые критикуют нас за то, что у нас слишком много митрополитов на покое. Но посмотрите на историю Церкви: сколько раз патриарха смещали, и митрополитов отстраняли, и цари менялись.

Да, это наша история. Так происходило. Это не идеал, но и не конец света. Церковь живет. В этом красота Православия: в нем присутствуют внутренние механизмы для самоисправления и возвращения на правильную стезю. У блаженного Иеронима есть прекрасное высказывание: «Весь мир стонал, когда понял, что это от Ария». Весь мир! Это гипербола, но если вы прошли через это и возвратились на царский путь, всё в порядке.

#### Можете ли вы сказать, каковы надежды на будущее Православия в Америке?

- Я думаю, что отец Серафим (Роуз) был прав, когда говорил: если Православию суждено сохраниться здесь, то в нем должно быть больше Православия и меньше американского духа, поскольку дух Православия и дух Америки – совершенно противоположны. Я, Я, Я; жизнь, свобода и стремление к счастью - это все хорошо, но мы в Церкви не стремимся к счастью. Мы стремимся к стяжанию радости в Духе Святом, к жизни во Христе; это всё не относится к моим правам. Главное проявление американского духа - переступить через другого, двигаясь по карьерной лестнице, чтобы достичь поставленной цели. Смирения себя даже близко нет. И, думается, столько борьбы, что мы видим на наших приходах, - это потому, что люди более американцы, чем православные. Но всегда есть надежда. Мы вечные оптимисты. Страстная Пятница была ужасна. Христа взяли под стражу, предали, казнили, Его апостолы разбежались, они думали: «Ах, как всё скверно!» А это событие искупило весь мир. Даже когда всё сложно, всегда есть надежда – и главный вопрос: как выдержать тяготы и донести надежду до людей.
- Что довольно трудно. Отец Александр Этти<sup>5</sup> постоянно говорил о необходимости все время миссионерствореть в должно Неие: там мисс

ствовать в долине Напа: там много умирающих приходов, состоящих из одних старушек. Что же делать?

Все верно, как верно и то, что эти люди в свое время – в годы Великой депрессии – построили такие вели-

колепные сооружения. Они с утра до вечера трудились в шахтах и отдавали часть заработка на строительство церквей — в годы депрессии! Мы все должны быть благодарны им. Хотя не знаю, понимают ли это их дети и дети их детей.

Вы читали книгу «Красота для пепла»<sup>6</sup>?

- -Да.
- Прекрасно. Эта епархия была в плачевном состоянии, но при нынешнем архиепископе и священниках, стремящихся научить людей, она преобразилась. Мы не так далеко продвинулись. Я думаю, нашим людям требуется напоминание. Поэтому, когда я иду куда-то служить или на встречу, я не только проповедаю о Богородице, иконах и прочем. Я люблю это всё, но, прежде всего, я говорю о спасении, надежде и радости, потому что без этого остальное неуместно. Без вести о спасении невозможно радоваться всему остальному. Христос пришел в этот мир, чтобы спасти нас. Если у нас есть друзья, страдающие или пребывающие в печали или унынии, мы должны нести им радость воскресения вот к чему мы призваны. Если вы не можете это сделать, просто закройте двери. Начните с основного.

Христос исцелил слепого, который хотел потом следовать за Ним, но Иисус сказал: «Нет, иди к своей семье и друзьям и поведай им, что Бог сотворил с тобой». Я думаю так: мы должны начинать благовествовать — поведать своей семье и друзьям, что Господь сотворил с нами. И ваша жизнь



Юные прихожане

должна свидетельствовать об этом. Вот все повторяют слова Франциска Ассизского: «Постоянно проповедуй Евангелие и, когда надо, используй слова», но в действительности они принадлежат святому Иоанну Златоусту — он сказал их первым. Проповедуй Евангелие всегда, используй слова, когда потребуется. Нам не надо говорить — нам надо просто жить. В ранней Церкви можно было узнать христиан на рынке по тому, как они друг с другом общались. А сейчас нас узнают по голубым куполам и нашим рецептам пирогов. Мы сильно

Прежде всего я говорю о

спасении, надежде и радо-

сти, потому что без этого

остальное - неуместно.

уклонились от того, кем должны быть.

 Несколько месяцев назад я брал интервью у отца Иринея Стинберга, и мы говорили об идее проповеди Евангелия и необходи-

мости слов. Да, конечно, мы должны жить христианской жизнью, чтобы быть благовестниками, и он отметил, что мы иногда извиняем себя этим и не хотим проповедовать Православие словесно.

– Да. Моя бабушка рассказала мне отличную историю. Однажды в торговом центре к ней подошел человек и спросил: «Мэм, во что вы верите?» В первый момент она просто замерла, но потом сказала то, что знала:



Пасха, 2015 г.

«Верую во Единаго Бога Отца Вседержителя, Творца неба и земли...» – и парень сказал: «Ладно» – и ушел. Вот для чего нам Символ веры. Так начните с него. Если 70-летняя бабушка может, почему бы нам всем не делать то же?

Бог благословил нашу общину многими дарами и талантами, добрыми людьми и свидетельством веры. Большинство тех, кто пришел в нашу церковь, пришли туда совсем не через меня. Прихожане приглашают своих домашних и друзей в храм; они приходят, начинают ходить регулярно, и потом они говорят уже своим домашним и друзьям, и всё повторяется. Идите, приводите. Это похоже на то, как мы сидим в лодке и ловим рыбу, прыгающую в лодку. Я, возможно, должен больше потрудиться на улице, но я все время занят рыбой, которая впрыгивает в лодку.

С Божией помощью вы делаете то, что в ваших силах.

#### С иереем Тимоти Хойники беседовал Джесси Доминик Перевел с английского Василий Томачинский

- Частный христианский гуманитарный колледж прикладных искусств и наук; расположен в Грэнтэме, Пенсильвания.
- <sup>2</sup> Православное христианское братство (Orthodox Christian Fellowship) общенациональное православное объединение студентов в США.
  - 3 Имеется в виду продажа еды при церкви в пользу прихода.
- <sup>4</sup> Православная кофейня и книжный магазин в Харрисбурге, Пенсильвания.
- <sup>5</sup> Отец Александр Этти бывший декан Свято-Тихоновской семинарии (2010-2013), расположенной в Долине Непа (Северная Пенсильвания).
- <sup>6</sup> Lloyd-Moffett Stephen R. Beauty for Ashes: The Spiritual Transformation of a Modern Greek Community.

# NATURE OF THE PROPERTY OF THE

### Беседа с радиослушателями

Продолжение. Начало в газете «Православный миссионер» №7 (132) август 2016

Быть духовным человеком — не значит много говорить о Боге. Это значит — уметь переживать Бога. А другим говорить о том, что поможет им сделать еще один шаг вперед, чтобы немножко подтолкнуть их. Я это понял на Святой Горе, где в архондарике очень строгого монастыря Дионисиат жил старец, иеромонах. Однажды к нему приехала группа паломников, среди которых были отец с двумя сыновьями. Дети были игривыми и отказывались идти, говоря:

- Сейчас нам не хочется слушать проповеди.
- Идем, этот священник очень хороший! Послушаем, что он нам скажет, уговаривал их отец.

Надо сказать, что этот иеромонах был настоящим аскетом. Он редко ел, был очень строгим к себе, но к другим – ровно настолько, насколько они могут понести. Мы пришли и ожидали, что сейчас он начнет говорить на духовные темы, но он начал говорить о результатах последних футбольных матчей Олимпиакоса,

Панатинаикоса, АЕКа... И это происходило в архондарике на Святой Горе! Он спрашивал паломников:

Люди, что произойдет в этом году, выиграем ли мы футбольное первенство?

Я смотрел на него и думал: «Пресвятая Богородица! Господи Иисусе Христе! Вместо того, чтобы сказать им что-то духовное, то, что возвысило бы их, он говорит о футболе!» Паломники попросили его:

- Батюшка, скажите нам что-нибудь духовное.
- Когда в последний раз вы водили своих детей на стадион? ответил на это он.

Тогда мальчики, которые тоже были там, обратились к отцу:

 Папа, это старец очень хороший, он не как все, он не проповедует все время. Он очень хороший!

Чуть позже младший сын спросил старца:

- Батюшка вы исповедуете?
- Да, я исповедую. Ты хочешь исповедаться?



Архимандрит Андрей (Конанос)

– Да, хочу, – прозвучало в ответ.

Почему ребенок захотел исповедаться у этого монаха, который говорил на темы, не связанные с верой? Он ничего не сказал им о Боге, но весь его внешний вид – в рясе, с бородой, улыбающийся, с хорошим чувством юмора – располагал к нему людей. Обратите внимание: он улыбался, а не смеялся. Улыбаетесь ли вы дома? Довольны ли вы? Радостны ли? Принимаете ли вы свою жизнь такой, какая она есть? Или вам постоянно плохо, и вы постоянно, без причины, впадаете в меланхолию и в депрессию? Мы просыпаемся утром, и все кажется нам трагическим. Будишь ребенка и произносишь:

 О, что это за жизнь... Быстро вставай, надо собираться и идти в школу, снова идти в школу!

Будто говоришь:

- Войди и ты в эту юдоль, чтобы жить как я.

И у ребенка есть полное право возразить:

– А куда ты меня зовешь, в какое общество?

Мы христиане, мы — Христовы, но в нас нет радости, а у тех людей, которые в миру, она есть, хотя она является лживой. Где же истина? Когда же мы научимся быть счастливыми? После смерти? Эта радость должна присутствовать в нашей жизни, в нашей семье, сейчас, здесь, чтобы укрепить наши отношения друг с другом, наши отношения с детьми. У христианина должна быть эта радость, должно быть мужество с надеждой смотреть вперед и верить, что дела пойдут в гору.

Когда уволили одного человека, он пошел в магазин, накупил всякой еды и пошел домой. Зачем он это сделал? Потому что он себе сказал: «Я не допущу, чтобы мое настроение передалось моим близким, чтобы они начали видеть все в черном свете». Когда он вернулся домой, то сказал своей жене:

- Где дети? Зови их. Я принес вкусной еды, давайте хорошо проведем время!
- Почему, любовь моя, тебя повысили на работе?
  - Нет, меня уволили!
- Неужели ты хочешь угостить нас из-за увольнения?
- Да, ответил он, потому что мы не сдадимся, мы верим в Бога, и наша надежда на лучшее является доказательством!

Хорошо, когда есть такая семья! Ребенок видит, как ведут себя родители, что они говорят, и думает: «Посмотри, как Христос изменил моих родителей: они верят и они сильные». А если он везде видит уныние и отчаяние, почему он должен быть христианином? Зачем ему быть членом Церкви?

Об этом мне как-то сказал один мальчик:

 Почему я должен быть таким же, как мои родители? Да, они церковные люди, но что в них есть хорошего, чтобы я им подражал? Что? Я вижу только негодование, упреки, капризы, все у них выглядит в черном свете, все их приводит к отчаянию

Думаю, что это были очень важные слова.

Улыбайтесь, любите и показывайте это. Помните, я рассказывал вам о женщине, которая ходила в церковь на все вечерние бдения? Так вот, недавно она снова пришла на службу. Она так и не захотела увидеть свои ошибки, понять, что ей нужно восстановить отношения с мужем, стать с ним ближе. Нет! Вместо этого она радостно сказала мне:

– Батюшка, я нашла замечательные духовные книги, я тебе их принесу! Я нашла «Подвижнические слова» аввы Исаии!

Я посмотрел на нее, и она тоже посмотрела на меня, ожидая моей реакции. Я сказал ей:

– Слушай, что я тебе скажу! Ты читаешь авву Исаию, но что будет с «танцем Исаии», если ты разрушила свой дом? (Игра слов, потому что во время венчания поется «Исаия, ликуй!» - Прим. перев.). Ты рушишь свой дом, неужели не понимаешь этого? Думаешь, ты поступаешь хорошо? Знаешь, с чем я сравню твои слова? Ты говоришь о духовных вещах, которые находятся высоко, на 5-ом этаже, а ты еще даже не вошла в подъезд этого дома. То, что я тебе советую, разве не является духовным? Но твой эгоизм мешает тебе понять это. Ты не хочешь ничего слышать и повторяешь только: «Буду делать, что я хочу!»

Кончилось это тем, что она пришла в другой раз и сообщила мне о своем «еще более духовном» решении:

Я думаю, что мне нужно развестись с мужем и вести подвижническую жизнь!

Я ответил:

– Разумеется, ведь и в поговорке то же самое говорится: «Кто не хочет месить тесто, тот 10 дней просеивает муку».

Понимаете, эта женщина не хочет бороться с собой для того, что-

бы сохранить свою семью и находит возможности, чтобы сбежать. Но вы должны знать, что тот, кто убегает от этого, столкнется с этой проблемой в будущем. Тот, кто думает, что развод является более легким решением, чем сохранение семьи, позже снова столкнется с теми же проблемами. Потому что гибкий человек везде является таким, а человек с трудным и капризным характером и в будущем останется таким же. И нет никаких гарантий, что в будущем жизнь твоя изменится к лучшему, потому что ты не меняешься. Поэтому останься и борись там, где ты находишься, чтобы изменить положение вешей. Решение заключается не в том, чтобы сбежать, а в том, чтобы сесть и поговорить. Поговорить не как враги, не как на суде, не для того, чтобы увидеть, кто лучше и кто прав, но для того, чтобы соединить и сохранить свой дом.

Когда мои родители ругались, каждый из них хотел утвердиться в своей правоте. Неужели основной вопрос в браке заключается в том, кто прав? Нет! Вопрос заключается в том, как сохраняется брак. Хорошо, я тебе даю право! Скажи, что ты будешь делать с этим правом? Сохранить свой брак — это великое дело. И сохраняется он благодаря самым простым вещам — улыбке, подарку, доброму разговору, молитве, вкусной еде, которую ты можешь приготовить для близкого человека.

Обращаешься ли ты к находящемуся рядом с тобой со словами «любовь моя»? Какой-то человек по этому поводу сказал своей жене:

 Зачем это мы будем друг другу глупости говорить? Мы же не дети!

Посмотри, мы дети! Когда мы ссоримся из-за каких-то мелочей, типа «она сказала мне, а я сказал ей», — разве это не ребячество? В глубине души ты ребенок, но ты забываешь об этом. Поэтому сейчас, пока мы живы, говорите друг другу добрые слова — когда вы вместе, вы можете это сделать. Помните, что земная жизнь не бесконечна. Сколько лет вы женаты? Допустим, что вы проживете еще столько и столько же лет, но и они пройдут очень

быстро. Сначала ты один, затем ты женишься, и вас становится двое; появляется первый ребенок, и вас становится трое, потом четверо... Потом взрослые дети начинают жить самостоятельно, и семья снова уменьшается, затем родители снова остаются вдвоем, а в конце жизни ты снова остаешься один. И тогда ты спрашиваешь себя: «Что я сделал в своей жизни? Чего я достиг за все эти годы? Мы жили вместе, но полюбили ли мы друг друга? Хорошо ли узнали друг друга? Родилось ли между нами чувство, которое стоило того, чтобы мы вместе прожили всю жизнь?» Скажите теплые, нежные слова сейчас, пока мы живы, потому что время наше здесь ограничено. Наступит момент, когда вы скажете:

Ах, сколько бы я сказал тебе хороших слов сейчас! Но мертвому что скажешь?

Умер муж какой-то бабушки. Им обоим было по 80 лет. Я был на этих похоронах, где она до слез тронула всех; она говорила какие-то потрясающие слова о своем муже:

– Мой кипарис! Мой прекрасный!Моя любовь! Мой король!

Все плакали в храме. Я ничего не знал про их семейные отношения. Потом оказалось, что пока блаженно почивший был жив, ему несладко жилось с этой бабушкой. Ни одного хорошего слова ему не было сказано.

Так давайте же полюбим друг друга сейчас, когда мы живы и живем вместе. Говорите хорошие сло-

ва человеку, находящемуся рядом с вами. Это скажут вам мужья, которые похоронили своих жен, или жены, которые идут на могилы своих умерших мужей и произносят такие слова, которые они никогда не говорили своим мужьям, пока они были живы...

Поэтому скажите своему мужу о том, что вы хотите от него услышать:

 Я хочу, чтобы ты меня уважал, чтобы ты мне говорил, что ты меня любишь. Говорил это всегда.

Вот так устроен человек. Он хочет слышать это слово, хочет знать, что кто-то любит его, защищает его, находится рядом. Это является нашей общей потребностью. Нет человека, который в этом бы не нуждался. Нам необходимо научится любить, потому что быть человеком Божиим — это научиться чувствовать потребности другого человека и его боль.

Хорошо иметь семью. Тайна заключается в том, что в первую очередь нам не хватает не денег, нам не хватает близости и любви.

Если ты видишь, что твой ребенок дома улыбается, радуется, поет, то тогда твой дом является раем. Независимо от того, есть ли у тебя деньги или у тебя их нет, это что-то замечательное. Ты вставляешь ключ в замочную скважину и думаешь про себя: «Дома меня ждет жена, которая создана для меня, которая любит меня и думает обо мне». А жена говорит про себя: «Я на работе, но знаю, что мой муж думает обо мне,

о нашем ребенке, о нашей семье». В этом заключается счастье.

Кризис в Греции показал, что кроме экономических проблем нам не хватает и душевного «излишка». Мы не имеем сил, не имеем любви между собой, не имеем взаимной близости. Поэтому мы себя очень сильно терзаем.

Поверьте, это замечательно, что вы женаты. Не смотрите, что я и многие другие не женаты. Бог призвал нас для другого. У нас другой путь. Никогда не думайте, что заключив брак, вы сделали неверный шаг. Не утратится то, что вы делаете.

А тем, кто еще не женился, я хочу сказать: сначала очень хорошо подумайте о своем выборе. Что я имею в виду? Две вещи: человек, которого ты выбрал для семейной жизни, должен быть чистосердечным и с хорошим характером.

Какая-то девушка сказала мне:

 Я познакомилась с мужчиной, но он не очень религиозен, начать ли мне с ним встречаться?

Я сказал ей в ответ:

- А ты очень религиозна?
- Разумеется! А разве нет?
- Я так не думаю. Твоя исповедь не показывает, что ты ведешь совершенную церковную жизнь, что крепко борешься.
- Может быть и так, но он-то и этого не делает ...

Это все не так важно. Важно, чтобы твой избранник был добрым, благосклонным и чтобы ваши характеры подходили друг к другу. Чтобы вас обоих не тяготило присутствие друг друга, чтобы не насытиться, чтобы слушать, думать, чтобы быть вместе. Это тот критерий, по которому можно судить, подходите ли вы друг другу. Тогда Бог благословляет ваш союз. Недостаточно быть христианином, чтобы жениться на христианке. Мы можем быть христианами, но не подходить друг другу. Такое бывает. Я иногда советую молодым:

- Посмотри на эту девушку, она хорошая, она воцерковленная!
- А если мы не подходим друг другу?
- Но ведь она хорошая христианка!



- Нет, я не могу: смотрю на нее и ничего не чувствую!
- Дитя мое, но ее дедушка свяшенник!
- Какое мне дело, что ее дедушка – священник? Какая между этим связь?

Самое главное, чтобы души соединились воедино и люди могли общаться. Поэтому необходимо внимание и к детям: нельзя заставлять их делать то, о чем потом будете жалеть, в чем будете каяться, плакать и вся ваша семья будет мучиться. Необходимо в сердце иметь молитву и огромное уважение друг к другу и ко всему, что относится к браку.

Я желаю вам, чтобы вы всегда радовались тому, что у вас есть семья, потому что это большая честь, что у вас есть семья. Если у вас один ребенок, если у вас много детей, если у вас нет детей – все, что Бог дал каждому и что сейчас дает, все, что вы сейчас переживаете - это большая честь, большой дар. Как радостно знать, что есть человек, который живет и существует для тебя, что это твой любимый, который думает о тебе, уважает тебя, и ты находишься рядом с ним, как же это прекрасно! Это большая честь, что Бог поженил вас и возложил на вас венцы: «Венчается раб Божий рабе Божией». То есть твоим венцом является твоя жена. Твоей славой является твой муж. Как же это прекрасно! Желаю вам, чтобы вы радовались этому, желаю вам долгих лет семейной жизни, где все будет ради добра: и разногласия будут ради добра, и ссоры будут ради добра, ради того, чтобы в конце душа смягчилась. Так и будет, необходимо только время.

Жизнь должна бурлить и бить ключом. Пусть так и будет, но Бог не оставит нас. Когда мы состаримся, мы станем мягче. Это мне рассказал один дедушка. На исповеди я сказал ему:

- Вы очень преуспели духовно, дедушка, вы давно не говорили мне, что ругались со свой женой.
- Ох, сейчас я уже не могу, мне тяжело, уже состарился! ответил он.

Он устал и не может больше ссориться. Его тело теперь тоже ему не помогает, и если в юности он был

буйного нрава, то сейчас сидит и учтиво просит:

 Пожалуйста, принеси мне чашку чая! – значит, уже смягчился.

Эта жизнь пройдет, и ты поймешь, что жена была твоим самым большим благодетелем и что твой муж был твоим самым большим благодетелем. Благодаря ему или ей мы попадем в Рай, потому что мы вместе учимся терпению, смирению, прощению. Учимся тому, чтобы слушать, а не говорить. Учимся любить. Где еще ты научишься этому? Разве сможешь научиться этому сам?

Однажды супружеская пара обратилась к старцу Паисию с вопросом:

– Батюшка, когда мы ссоримся, кто из нас должен первым уступить? – спросил супруг. – Ведь Священное Писание говорит, что жена должна бояться своего мужа и во всем подчиняться ему. Скажи, батюшка, кто должен уступить!

Старец Паисий ответил:

– Слушайте, дети, когда вы ругаетесь, пусть более умный уступит! Кто умнее, пусть уступит. Прекращаешь ссору – и вопрос закрыт!

Когда я говорю «прекращаешь ссору», я имею в виду, что надо остановить ссору, забыть о ней, а не придумывать изощренных способов углубить ее. Это хуже, чем ссора. Одна женщина рассказала мне:

- Когда мы с мужем ругаемся, я использую очень хороший метод. Я с ним не разговариваю.
- Ты имеешь в виду, что проявляешь спокойствие и смирение во время ссоры?
- Нет, батюшка! Я просто не разговариваю с ним! Я притворяюсь, что он не существует, что его просто нет в доме!
  - Ты это серьезно говоришь?
  - Да.
  - Как долго длится эта история?
  - Три дня, это точно.
  - Три дня?!
- Да, я долго с ним не разговариваю, чтобы он усвоил этот урок! А так я люблю его, батюшка, не волнуйся, я люблю его, но такой у меня метод вразумления!
- Хорошо, а если ты начнешь с ним разговаривать, он что, не сумеет понять, что ты от него хочешь?

 Я не разговариваю с ним, потому что если буду с ним разговаривать, то он возгордится!

Послушайте, как люди говорят друг с другом в семье! «Чтобы не возгордился, чтобы не имел много власти» – что это за отношения, где один навязывает свою власть другому? Мы не противники, не надо говорить: «Я сумею тебя победить» – «Нет, это буду я». Любовь должна победить. Христос должен победить, и единство супругов должно победить, чтобы дети, которые смотрят на вас, говорили с гордостью:

Как хорошо, что у меня такие родители!

Когда-то я спросил одного ребенка:

– Любишь ли ты Бога?

Он ответил мне:

– А какой Он, Бог?

Я сказал ему:

– Бог тебя любит, как твой отец! Бог является Отцом! Как твой отец...

Но он перебил меня:

Мой отец не очень сильно любит меня, он развелся с моей матерью, он не обращает на меня внимания и давно со мной не разговаривал.

Как объяснить такому ребенку, что Бог является Отцом, если отец не является для него примером, если мать не является для него примером? Конечно, Церковь строится на доме, в котором есть дружная семейная жизнь, чтобы можно было сказать ребенку:

 Дитя мое, Бог как твой отец с любящим сердцем твоей матери.

А как сказать это там, где есть неблагополучные семьи?..

Не сравнивай свою жену с другой женщиной, своего мужа — с другим мужчиной, своего ребенка — с другим ребенком. Это твоя жена, это твой ребенок и точка! Нельзя стыдиться своего ребенка, своего мужа или жену. Запомни: твой ребенок хороший, ты добрая, твой муж добрый, и вы должны вместе постараться сделать что-то хорошее в вашей жизни!

Архимандрит Андрей (Конанос) Перевел с болгарского магистр богословия Виталий Чеботар

# CEMB MUDOB O TEPPOPUSME

К 15-летию пока ещё самого резонансного теракта в истории человечества возникает желание немного поразмыслить, как изменилось в обществе восприятие терроризма и как продвинулась научная мысль в решении этой проблемы. Со всей определённостью можно сказать, что за эти полтора десятилетия терроризма в мире стало только больше, причём настолько, что он приобрёл ежедневный характер.

Из-за обилия терактов, особенно на Ближнем Востоке, СМИ предпочитают сообщать только о самых крупных и значимых, прямо как предсказывали двадцать лет назад белорусские фантасты Брайдер и Чадович в своей трилогии «Миры под лезвием секиры». При этом мы можем наблюдать те же заблуждения о природе терроризма, целях террористов и методах борьбы с ними, что и раньше. Рассмотрим же основные мифы и легенды в этой области.

#### Миф первый. Терроризм – это идеология

— Терроризм — идеология насилия и практика воздействия на принятие решения органами государственной власти, органами местного самоуправления или международными организациями, связанные с устрашением населения и (или) иными формами противоправных насильственных действий, — именно такое определение терроризму даёт Федеральный закон от 6 марта 2006 года №35 «О противодействии терроризму», который также уточняет, что совокупность действий по подготовке и совершению терактов именуется террористической деятельностью.

Таким образом, создаётся путаница между терроризмом и террористической деятельностью, которую усугубляет частое использование термина «террор» как синонима и первого, и второго. Гораздо логичней было бы не разделять терроризм и террористическую деятельность, определяя их как оружие слабого против сильного, удары исподтишка с целью устрашения, а вот террором считать насилие сильного против слабого или же сопоставимого по силам противника. Как, например, друг в отношении друга действовали красные и белые в годы Гражданской войны.

Может ли терроризм быть идеологией? Может, но только в редких и нетипичных случаях. Так, примером людей, для которых сам процесс терроризма является целью, могли бы стать серийные маньяки: ведь они убивают преимущественно мирных людей, параллельно наводя ужас на остальных. Им нравятся как сами убийства, так и реакция на них в обществе, однако по закону такого рода преступления террористическими в России не считаются.



Индийская секта тугов-душителей тоже массово убивала мирных людей, терроризируя остальных, однако их деятельность имела уже смешанный характер: с одной стороны, ритуальные убийства были необходимы для культа богини Кали, а с другой стороны, они приносили материальные блага и укрепляли власть сектантов, с которыми вполне можно было договориться.

В определённом смысле современными последователями тугов можно назвать группу сатанинских и черномагических сект, которые периодически практикуют человеческие жертвоприношения, однако террористами с точки зрения закона они опять-таки не считаются.

Все классические террористические организации современности, равно как и подавляющее большинство их предшественников, считают терроризм не идеологией, а инструментом продвижения идеологий — когда-то политических, а сейчас преимущественно религиозных. И в достижении своих целей они используют не только террористические атаки.

Ведь нередко больший эффект имеет тот же «Тахриро-Майдан». Об этом, кстати честно говорил один из исламистских богословов Али Карадаги, который, поотечески журя дагестанских террористов, ставил им в пример поразительные успехи восставшей молодёжи в Египте, Тунисе, Сирии и других некогда мирных странах.

#### Миф второй. Терроризм – это страшнейшее из зол

К сожалению, терроризм далеко не худшее из зол, в том числе и XXI века. Как уже упоминалось выше, тер-

роризм для террористических организаций является лишь инструментом, который при необходимости легко заменяется на другой. Пока террористическая организация малочисленна и слаба, она действительно концентрируется на террористической деятельности, однако, приобретая влияние и захватывая территории, вполне может перейти к гораздо более опасным вещам, именуемым террором.

На примере ИГИЛ\* или «Джебхат ан-нусры»\* мы можем воочию наблюдать, чем терроризм отличается от террора. Одно из самых неспокойных мест на земле — город Багдад, в котором террористы убивают сотни людей в год, — всё же выгодным образом отличается от Мосула, в котором терактов мало, зато много боевиков ИГИЛ. Террор позволяет убивать людей быстрее и больше, чем терроризм любой интенсивности, и именно он является главной бедой современности.

К сегодняшнему дню террористы воюют уже дивизиями, располагают сотнями единиц бронетехники, беспилотниками и химическим оружием. Некогда редкие смертники, каждый подрыв которых был устрашающей сенсацией, стали у них по факту отдельным родом войск и применяются регулярно.

Терроризм является тяжёлой и опасной болезнью, способной радикально ослабить государственный организм, как это было с Российской империей. Но эта болезнь не смертельна, пока не переходит в следующую стадию. Настоящие проблемы у человечества начнутся, когда ваххабиты сравняются по силам с адептами Гитлера образца 30-40-х годов прошлого века. И у них есть такой шанс.

### Миф третий. Идеологию можно победить только идеологией

В неком гипотетическом идеальном мире, возможно, так и происходит: в споре побеждает достойнейший, а гуманистическая идеология всегда торжествует над человеконенавистнической, причём исключительно мирным путём. Но мы живём в реальном мире и регулярно наблюдаем, что добро без кулаков выживает с трудом.

Тот же нацизм мы победили в первую очередь силой оружия, а не пропагандой или увещеваниями. И без Красной Армии все благородные антифашисты из Германии сгинули бы в концлагерях, хотя их моральное превосходство над фашистами было неоспоримо. Да и другие примеры очень наглядны: ни секту ассасинов, ни секту тугов, ни китайских «боксёров» или террористов из «Аум синрикё»\* никто особенно к миру не призывал и более эффективной идеологией не побеждал. Их просто нейтрализовали самыми простыми и надёжными способами.

Как рассказывал мне в 2013 году верховный муфтий Сирии Бадреддин Хассун, после появления в его стране особенно агрессивных проповедников ваххабизма – предтеч нынешней гражданской войны – мягкий и человеколюбивый Башар Асад предложил ведущим тра-



диционным богословам морально задавить ваххабитов, разоблачив их доктрину. Так были потеряны и время, и жизни многих интеллектуалов: исламисты не стеснялись применять против них самое эффективное в современных богословских диспутах средство — пулю или взрывчатку.

Таким образом, деструктивную идеологию только идеологией победить нельзя и предпочитать ракетно-бомбовым ударам антитеррористические конференции или митинги не только бесполезно, но и вредно.

#### Миф четвёртый. Террористы – это обычные бандиты

Если воспринимать террористов как обычных бандитов и бороться с ними соответствующими методами, то можно потратить впустую много времени и сил. Обычные бандиты и мечтают обычно — об особняках, лимузинах и гаремах из фотомоделей, в то время как захват мирового господства их интересует мало. Самым удачливым удаётся взять под контроль крупное село или небольшой город, да и то ненадолго.

Обычный бандит не будет подрывать себя при задержании и не отправит на самоубийственную атаку свою жену или ребёнка. С ним всегда можно договориться или купить, а вот с закоренелым сектантом такое уже не проходит. Современные террористические организации куда ближе к религиозным сектам, чем к бандам, что объясняет исключительные фанатизм и жестокость их последователей.

Они живут в своей системе координат, где мораль позволяет убивать женщин и детей, вырезать целые народы и истреблять мировое культурное наследие ради высшей цели. И ради этой цели они готовы не только убивать, но и умирать.

# Миф пятый. Главные причины терроризма – бедность, социальная несправедливость и коррупция

Нередко приходится слышать, что в террористы идут люди бедные и страдающие от социальной несправедливости. Возможно, эта гипотеза восходит к временам марк-



сизма-ленинизма, где большинство социальных проблем объяснялось угнетением бедных богатыми. В реальности же элиту террористов составляют люди обеспеченные и вполне уважаемые — Бен Ладен, Шамиль Басаев, Докку Умаров или «халиф» аль-Багдади. Их средства в некоторых случаях исчислялись миллиардами долларов, да и от социальной несправедливости они явно не страдали.

Главными рассадниками терроризма в мировом масштабе являются богатейшие Саудовская Аравия и Катар, а вот нищая Бангладеш своими террористами особенно не знаменита. В тот же ИГИЛ из России бегут студентки престижных вузов, актёры, имамы, бизнесмены, а вот о выехавших туда бомжах СМИ почему-то не сообщают.

Конечно, есть среди террористов люди небогатые, но особой роли они не играют и обычно используются как пушечное мясо. Что же до коррупции, то она облегчает жизнь террористам, но вовсе не является стимулом для их деятельности: ведь коррупция у нас во всех частях света, а вот терроризм — нет.

## Миф шестой. Террористы очень невежественные люди, и их можно легко переубедить

На практике следование этой гипотезе выражается в созыве конференций, выпуске учебников, чтении лекций и прочей просветительской работе. Предполагается, что, усвоив нужную информацию, террорист быстро станет нормальным человеком и просто нужно до него эту информацию довести. Другое дело, что невежественными дураками террористы оказываются редко — иначе откуда у них столько денег, профессиональных бойцов и прекрасных пиарщиков?

Членами терорганизаций становятся и доктора наук, и популярные журналисты, и нейрохирурги, и даже олимпийские чемпионы. И они прекрасно знают все доводы контртеррористов, но почему-то убеждений не меняют.

Что же до лёгкого переубеждения террористов, то оно возможно, только сначала их нужно поймать. А пока террорист не схвачен, объяснять ему преимущества мирной жизни и работы в офисе перед полной романтики жизни «моджахеда» – дело бессмысленное и бесполезное.

Действительно, во многие секты люди вовлекаются обманом, как, например, в «пацифистскую» секту «Аум синрикё». Но современные террористические секты очень честны и не врут о своих целях и методах, а напротив, гордо транслируют кадры массовых расправ. Случайно попасть в тот же ИГИЛ практически невозможно, хотя на суде каждый второй игиловец будет утверждать обратное.

### Миф седьмой. Проблему терроризма могут решить духовные лидеры

Коль скоро почти все террористы современности именуют себя мусульманами, а лидеры исламской религии настаивают на мирном характере своей религии, то кажется, что проблему терроризма решить элементарно просто: нужно собрать всех муфтиев и аятолл, которые одной фетвой полностью разоблачат заблуждения террористов и вернут их в лоно истинного ислама.

На самом деле с таким же успехом можно собрать съезд самых авторитетных коммунистов и призвать капиталистов к отказу от своей парадигмы. В случае ислама, правда, традиционалистов не только проигнорируют, но ещё могут зарезать, свидетельством чему сотни, если не тысячи убитых ваххабитами суннитских и шиитских богословов. У террористов давно есть своё богословие и свои богословы, поэтому мнение нормальных мусульман их не интересует.

В заключение хотелось бы заметить, что пути победы над террористическими организациями известны большинству специалистов в этой сфере, но называть их они стесняются: ведь тогда придётся честно говорить о том, что пока существуют страны – рассадники ваххабизма, эта проблема решения не имеет. А призывать к их тотальному уничтожению как-то неудобно, негуманно и нетолерантно.

\* Деятельность организаций запрещена на территории России Верховным судом.

Роман Силантьев, профессор, заместитель председателя Экспертного совета по проведению государственной религиоведческой экспертизы при Министерстве юстиции РФ http://iriney.ru



### Трезвость является сосудом, который человек может наполнить чем-то добрым - любовью к Богу, любовью к своей семье, к своему труду, своей профессии

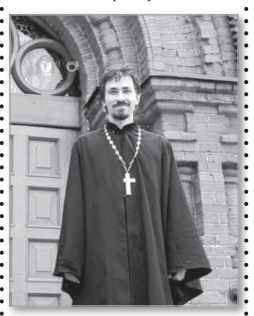
При соборе Александра Невского действует Общество трезвости в честь иконы Божией Матери «Живоносный Источник». О работе общества, об обетах трезвости и о городском празднике День трезвости рассказал священник храма отец Димитрий Полинкевич.

- Отец Димитрий, расскажите и утешения. Пресвятая Богородица также практикуются обеты трезвоо вашем обществе трезвости. Как • молится за всех грешных и возве- • сти. Это то, что отличает церковное возникла идея создания?
- трезвости было создано три года иконе Божьей Матери «Живоносный трезвости, а с другой молитвенназад, в 2013 году, по благословле- источник» вместо чаши изображен по обращается к Богу за помощью. нию митрополита Новосибирско- • фонтан с Богоматерью и Младенцем • Обет трезвости напоминает Чин го и Бердского Тихона. При нашем Уристом, и люди приходят к источ- оглашения в Таинстве Крещения, соборе Александра Невского есть • нику и пьют из него. Прообраз у икон • когда во время крещения человек отреабилитационный центр во имя • одинаковый, но икона «Живоносно- • рекается от своей зависимости от сапреподобного Серафима Саровско- • го источника» празднуется всегда в • таны и сочетается Христу. И так же, го. Центр уже несколько лет помогает людям с наркотической и алкогольной зависимостью. Вокруг него ч осталось определенное количество ребят, которые прошли реабилитацию и вернулись в общество, но им нужна постоянная поддержка и понимание единомышленников, трезвая община людей. И однажды мы • поняли, что нужно создать такую • группу поддержки. Владыка Тихон благословил на создание. Группа и • само Общество трезвости называется в честь иконы Божьей Матери «Живоносный Источник».

#### - Почему в честь этой иконы?

 Икона Божьей Матери «Живо- • пятницу на Пасху, что символизиру- • ке приносит обет трезвой жизни. носный источник» известна и люби- . ет Животворящий Источник радости . ма в церковном народе. По своему • общения с Воскресшим Господом • висимым обет трезвости принимают типу написания она похожа на одну Иисусом Христом. Можно много его родственники, чтобы тем самым из самых почитаемых икон у тех, • говорить о символике этих икон, но • помочь и поддержать страждущего. кто страдает зависимостями - на основной смысл в том, что мы при- Для зависимого человека соблазикону Божьей Матери «Неупивае- • ходим в Церковь трезвиться с Богом. • ном может послужить любое мемая чаша». На иконе «Неупиваемая • Излечиться от зависимости не свои- • роприятие: день рождения, Новый Чаша» изображена Богоматерь с ми силами, а с помощью Бога. воздетыми вверх руками, а перед • Богоматерью – Богомладенец Иисус Христос, стоящий в чаше. Это Чаша • Причащения как символ неистощи-

• щает, что каждому страждущему • отношение к трезвости от медицин-• уготована Неупиваемая Чаша не- • ских психологических подходов. С - Наше Епархиальное общество бесной помощи и милосердия. На одной стороны, человек дает обет



#### - Как строятся ваши встречи?

мого источника духовной радости • зависимые делятся своим опытом, • огромной помощью. Из этого пони-

• как крестные-восприемники просят Бога за человека, принимающего крещение, так и человека, дающего обет трезвости, поддерживают группа и свидетель трезвости. Человек, имеющий намерение жить трезво, проходит какое-то количество бесед, приходит на группы, испытывает себя, а руководитель группы и сама группа смотрят на него - готов ли человек принять обет трезвости перед Богом и перед группой. Обет трезвости включает в себя отказ от алкоголя, курения, азартных игр и сквернословия на определенный период: год, несколько лет или пожизненно. Затем служится молебен, и человек в торжественной обстанов-

Бывают случаи, когда вместе с загод, Восьмое марта, корпоративный праздник. Поэтому сознательная совместная трезвость и отказ от упо-• требления алкоголя родными и близ-– Проводятся беседы, на которых кими людьми зависимого является работа ведется в двух направлениях • ное общение и исцеляет. С другой • где много соблазнов, но при этом - с самими зависимыми и с их род- стороны, в общении с родственника- человек свободен ходить к нам на ственниками. Ведь зачастую, род- • ми, как правило, возникает барьер и • встречи. Кстати, вот этой свободой ственники в ситуации с возникнове- • непонимание того, что нужно и всем • жить трезво мы и хотим поделитьнием в семье зависимого поведения • членам семьи самим меняться. Мы • ся на празднике – Дне Трезвости. В проявляют искаженную любовь. На- • призываем к переменам, но обычно • этом году у нас в городе в первый раз пример, когда они не понимают, что родственники с трудом слышат. «Не будет проводиться Всероссийский неполезно давать зависимому день- • буду вкушать вина вовек, чтобы не • День трезвости. ги, не знают, как оказать помощь, соблазнить брата моего», - говокак оценить, где ты помогаешь, а где • рится в Священном Писании. Эти • - Расскажите подробнее

трезвенной группы складывается и ся от излишеств. На нашей практике вне стен: куда-то съездить в палом- • довольно часто были случаи, когда • Усекновения Главы Иоанна Крестиничество, посетить святые места. • родственники полностью отказыва- • теля. Он не пил вина, был строгий Люди постепенно начинают дру- лись от алкоголя именно ради по- аскет, жил в пустыне, но при этом жить и общаться на трезвой основе. • мощи и поддержки зависимого. Это • наставлял и поддерживал приходив-

#### От чего зависит исцеление че- • взрослый. ловека и есть ли случаи, когда че- В наших беседах главное то, силу, когда ты их подтверждаешь ловек до конца исцелился?

ем на наши встречи медицинских молился перед иконой Богородицы товлением. И Иоанн Креститель всю специалистов. К нам на беседу при- • «Неупиваемая Чаша» в состоянии • свою жизнь эту трезвость сохранял. ходил врач-нарколог, и он объяснял, • крайнего отчаяния. И он ощутил, что • Знаменательно, что его кончина что есть три основных стадии алко- в вечности погибнет, если не встанет случилась в связи с нетрезвостью гольной зависимости. Как правило, • на путь исцеления. Многие зависи- • царя и его окружения, как мучениони развиваются постепенно. На мые описывают подобные состоя- ческое свидетельство трезвого пути. первой стадии человек не видит про- • ния, что они в духовной жизни стал- • В Церкви, когда мы празднуем день блемы для себя. Он ищет причину киваются только с адской стороной, памяти святых, обычно это день конвовне: жена плохая, работа плохая, • с темной. И этот человек исцелился, • чины, день успения. Успения – ознаначальник плохой. Ему кажется, что стал ходить в храм, воцерковляться. чает сна для жизни земной, но начанужно сменить внешнюю ситуацию. • Он искренне и горячо молился, и у • ла пробуждения для жизни вечной. И свое употребление он не замечает. • него исчезла эта тяга. Он освободил- • Идея праздника трезвости в том, Вторая стадия – когда человек уже • ся. Опять же, когда ходишь в группу • чтобы человек осознал, что он деласерьезно в эту ситуацию погружает- • на беседы, когда рассказываешь, что • ет, чем он живет, что он ценит и что ся. У него повышается устойчивость , ты пережил и что тебе помогло исце- , вообще угодно Богу. Сам Спаситель к спиртным напиткам, поэтому он • литься, ты тем самым другому помо- • сказал, что чревоугодие и пьянство выпивает больше и чаще. Он эту гаешь – передаешь источник живой не угодно Богу: «Пусть ваши сердца болезнь в себе уже настолько запу- • воды, то есть силы, и радость по- • не отягчаются объедением и пьянскает, что она начинает жить своей мощи Божьей, которая произошла с ством». А с другой стороны, слова жизнью и поглощает его полностью. • исцелившимся. Как сказано в Еван- • Писания «отвратись от зла и со-Самостоятельно с этой болезнью не • гелии: «Исцелился, иди в церковь, • твори благо» – в нашем контексте это справиться. Ему нужна профессио- • скажи священнику», то есть засви- • призыв не только против пьянства, но нальная помощь. На третьей стадии • детельствуй. Эти свидетельства про- • и за трезвый и здоровый образ жизни. алкоголизм становится хрониче- исходят и вдохновляют людей. Кто- На празднике трезвости будут менения в психике.

только вредишь своей жалостью. слова выражают осознание того, что празднике. Также в дальнейшем общение • ради ближнего я тоже могу отказать- • уже такой ответственный взгляд, ших к нему людей. И люди чувство-

• что люди делятся своим опытом, а • своей жизнью. Его трезвая жизнь • не просто дают советы. Например, • была, можно сказать, предтечей для - Периодически мы приглаша- • один человек рассказывал, что он • пришествия Христа, то есть приго-

мания проблемы у нас при соборе именно это искреннее и доверитель- путь выздоровления здесь, в городе,

 11 сентября совершается память • вали в его словах силу. Слова имеют

ским. У больного наблюдаются из- • то много лет употреблял наркотики • спортсмены, трезвые семьи, котои исцелился. Мы не ставим своей рые своим примером показывают, Многое в исцелении зависит от • целью заменить реабилитацию или • что трезвость является хранилищем, того, насколько сам человек настро- медицину. Бывает так, что человек в которое человек может наполнить ен выздороветь. Когда во время на- • группе рассказывает об опыте исце- • чем-то добрым – любовью к Богу, ших встреч с зависимым человеком пении в реабилитационном центре. пюбовью к своей семье, к своему делятся своим опытом и истори- • Каждый сам для себя принимает • труду, свой профессии. Если человек ей исцеления люди, которые сами решение, где он будет лечиться: ло- любит свое дело, но не ведет трезпрошли через подобный опыт, то житься в ребцентр или проходить вый образ жизни, то он начинает содуховной.

кажется, например, что покурил, вы- • занности. пил – и мысли перестают угнетать. • Одна из задач праздника – ин- • людям, которые оказались в ситу-Да, это действует, голова перестает • формирование о трезвой жизни. • ации зависимости? работать. И тогда человеку кажется, • Информирование - это один из • что это самый простой путь избав- способов осознания и профилакления от помыслов - но это заблу- • тики проблемы, когда мы узнаем, • виноватых. Искать виноватых - это ждение. Доведя себя до животного что такое хорошо и что такое пло- ошибочный путь. Первый шаг, котоили уже растительного состояния, • хо. Но есть люди, которые знают • рый нужно сделать, - это подумать: на утро просыпаешься опять чело- все последствия алкогольной бо- а что я могу изменить в себе сейчас? веком, и тогда болит не только тело, • лезни, все симптомы, но их все • Часто человек не живет самим собой но и душа уже горит от нестерпимо- • равно влечет, потому что есть еще • в данный момент. Он живет прого стыда. И либо цикл повторяется, • искушающая, влекущая сила. Поэ- • шлым – обидами, злопамятством, либо надо выбираться.

- новится зависимым от алкоголя, ставляем себя в качестве сосуда момент, нет препятствий. Для того потому что оторван от Бога, что • для действия силы Божьей. Как в • чтобы человеку начать изменения в нет внутренней духовной опоры? Крещении мы отрекаемся от сата- своем внутреннем мире – ничего не Поэтому сознание не справляется • ны и затем сочетаемся Христу, так • требуется. Не нужно какое-то более со страхами и стрессами?
- яют многие факторы. Как сейчас Бог направлял нас.

шать свое любимое дело. Трезвость • хосоциальное расстройство пове- • век, переживший отрицательный является сосудом, в который человек • дения. Но Церковь включает еще и • опыт, в то же время приобретает может влить любовь, радость, сча- • духовную составляющую. Никто не • определенный духовный опыт, костье. Праздник трезвости направлен • знает, сколько процентов составля- • торый приближает его к Богу? на то, чтобы показать трезвость в ет каждая сторона жизни человека. разных аспектах: семейной, физиче- • Сложно сказать, как влияет, наприской, профессиональной и, конечно, мер, наследственность или соци- ей зависимости, мы знаки «плюс» • альное окружение. Вот, допустим, у • или «минус» не ставим. Опыт про-На мой взгляд, даже такое каче- святых отцов приводится такой при- сто есть. Важно в группах во время ство, как трезвость, должно служить • мер: девушка, которая в монастыре • встреч создать атмосферу принятия. чему-то высшему. Трезвость - это воспитывалась, и девушка, которая Важно, чтобы человек вынес опыт, добродетель, и она является свя- • воспитывалась у блудницы. Обе вы- • прежде всего, для себя. Да, он перезью с Богом. Без Бога трезвость не росли. И одна согрешила, и другая жил такой духовный опыт, сложный будет духовной, а может даже пре- • согрешила. И хотя с каждой сторо- • и нелегкий, но человек уже знает, вратиться в заблуждение. Человек, • ны грех, но степень греха, степень • что шаг назад грозит погибелью. В например, может быть опьянен сво- повреждения разная. Есть разница обете есть отказ от сквернословия, и ей праведностью или какими-то без- • в социальном воспитании, поэтому • когда человек отказывается от скверумными идеями или ненавистью - и спрос с одной девушки больше, нословия, то его сначала ужас охвавсе это духовная нетрезвость. Когда • чем с другой. Также любой чело- • тывает: «Как это я смогу сдержать апостол Павел обратился ко Христу, век может оказаться в более слож- такой обет!» Но потом приходит то собрались его враги и сказали: • ной ситуации. Зачастую, человек, • осознание того, что то, что происхо-«Не будем ни есть, ни пить, пока его ставший алкоголезависимым, даже дит в твоей голове, с твоими мысляне зарежем». То есть люди не злоу- • в детстве не знал другой жизни. С • ми, и запускает развитие трагедии. потребляли чревоугодием и пьян- фетства имел дурные примеры и сам фЕсли ты это осознал и позволяешь ством, но их цель-то была челове- • жил по накатанной дороге. Конечно, • Богу контролировать свои мысли, коненавистная. Поэтому мы и саму • социальное окружение имеет очень • то, бывает, и обет сквернословия не трезвость отдаем, вверяем Богу. большое влияние, но, с другой сто- сложно соблюдать. Господь отводит Только Бог может вернуть утрачен- • роны, эта духовная составляющая • от сквернословия. Нужно развиватьную целостность. Господь говорит: показывает нам, что все-таки мы ся в духовном плане. И тогда можно «Придите ко мне все страждущие и • говорим не только о болезни, но и • наблюдать, как последние становятобремененные и Я упокою вас». Че- о грехе тоже. Человек сам должен ся первыми, как говорится в Евангеловек ведь в жизни ищет покой, по- • осознать, что он дал слабину, впал • лии. Удивительно даже. кой от стрессов, напряжений, и ему в неверие, запустил процесс привя-

• тому, я думаю, что по-настоящему • например, или страхами и забота-• только помощь Божья может спа- • ми о будущем, но для того, чтобы - Получается, что человек ста- • сти человека. Мы только предо- • пребывать трезвым в настоящий и в обете трезвости мы отрекаем- удобное время или определенное • ся от пьянства и присоединяемся • место – все уже есть прямо сейчас. – На появление зависимости вли- \* к Источнику жизни – Богу, чтобы \* Конечно, хорошо иметь поддержку,

- вершать ошибки и тем самым разру- говорят, алкоголизм это биопси- Можно ли считать, что чело-
  - Общаясь по проблеме сво-
  - А какой бы совет вы дали тем
  - Прежде всего, не нужно искать • единомышленником, соработников,

щество трезвости в митрополии.

- как к вам попасть, если кто-то за- (имя изменено) накрывала на стол. Мы лее легко проходить эти испытания. хочет присоединиться?
- бора Александра Невского по втор- нала, что многие из присутствующих никам и пятницам в 18.00. Чтобы уже приняли обет трезвости, среди ре Александра Невского стараюсь не стать участником группы трезвенной • них и Валя. Я не удержалась и решила • пропускать. Вообще сейчас отношеподдержки, не обязательно сразу ак- • задать Вале пару вопросов. тивно выступать или все рассказывать о себе - можно прийти на одну из встреч, посмотреть, как мы обща- • обет трезвости и сложно ли тебе • ливые и интересные. Поддержка отца емся, и решить для себя, продолжать • его нести. посещать наши встречи или нет. У нас есть сайт трезвись.рф и группа в • ВКонтакте vk.com/tresvo. Там можно в назад. Сначала я не понимала, зачем и дальше развиваться в этом. Как написать администраторам группы, • мне это надо. Но потом мне стало • говорит отец Димитрий, движение если будут вопросы. Или позвонить эсно, что своих сил недостаточно. - как эскалатор: если не делать самодля консультации по вопросу зави- • Произошёл один случай – как звонок • му каждый день хотя бы маленькие симости по телефону 299-14-14.

закончить, но отец Димитрий пригла- умом понимаешь, что возвращаться Божьей помощью все получится. сил меня заглянуть на одну из встреч • туда, в прошлую жизнь, к этим лю- • Общества, чтобы собственными гла- 2 дям, к этим переживаниям, я не хочу, 2

сед атмосфера. В трапезной к моменту это договор, который мы заключаем моего прихода уже начали собираться • с Богом, и с этого момента ты под - Как часто вы собираетесь и , люди. Симпатичная девушка Валя , защитой. Тебе дают возможность бопили чай и общались. Было действи- Я бы даже сказала, что после того, • тельно душевно, как будто пришел в • как я приняла обет трезвости, у меня – Мы собираемся в трапезной со- • гости к друзьям. Во время беседы я уз- • началась совсем новая жизнь.

и для этого мы и создали наше Об- • зами увидеть, какая царит во время бе- • а своих сил недостаточно. А обет —

Поэтому и наши встречи при собоние к вере стало более осознанным, • более глубоким. Очень нравится об-- Валя, расскажи, что тебе дал • щение в группе. Все ребята талант-• Димитрия многое дает. Я приняла решение, что нужно отказываться от - Я приняла обет трезвости год • всего ненужного, и буду продолжать из прошлого. Потянули за эту ниточ- и шаги вперед, то начнешь медленно На этом интервью планировалось • ку, и стало страшно, потому что раз- • сползать вниз... Поэтому верю, что с

Беседовала Лана Зайиева

### AND LEGIZARIA ECOZARIA ECOZARIA ECOZ

# 11 сентября в Новосибирске впервые прошел «Всероссийский День трезвости»

По благословению митрополита Новосибирского и Бердского Тихона, 11 сентября в Новосибирске впервые за всю историю города прошел праздник «Всероссийский День трезвости».

Инициаторами праздника выступили епархиальное общество трезвости во имя иконы Божией Матери «Живоносный источник» и православная молодежь Новосибирска.

Проведение праздника поддержала и администрация нашего города.

Обсуждая формат проведения мероприятия, организаторы сделали выбор в пользу семейного праздника.

«Мы решили провести именно семейный праздник, чтобы и родители с детьми, и молодежь провели этот воскресный день с пользой, чтобы дать им возможность оценить преимущества здорового и трезвого образа жизни», - говорит один из организаторов праздника, руководитель отдела профилактики негативных зависимостей Но-









восибирской митрополии, исполнительный директор благотворительного фонда «Трезвое поколение» Андрей Цыплов.

И это удалось сделать! Воскресный осенний день радовал по-настоящему летним теплом и ярким солнцем, на празднике царила душевная атмосфера, гости праздника могли выбрать занятия по душе.

Нарымский сквер был заполнен молодыми людьми, спортсменами, родителями с детьми, были и люди преклонного возраста.

Праздник открыл приветственным словом Его Преосвященство, Преосвященнейший Владыка Павел, епископ Колыванский. Затем гостей поздравили заместитель мэра Геннадий Павлович Захаров и борец греко-римского стиля, заслуженный мастер спорта, чемпион России, двукратный обладатель Кубка мира, призер чемпионатов мира и Европы Василий Сергеевич Теплоухов.

На основной сцене в течение всего мероприятия проходил праздничный концерт с участием разнообразных музыкальных и спортивных коллективов города, а вел программу замечательный ведущий Вячеслав Усов.

На остальной территории парка действовали творческие, игровые и спортивные площадки.

Перед глазами зрителей развернулось силовое шоу «Богатыри Сибири». Чудеса силы показали Максим Остертак, мастер спорта по пауэрлифтингу, мастер спорта международного класса по армлифтингу, чемпион мира 2016 года по армлифтингу, призер региональных турниров по силовому экстриму, и Антон Дементьев — мастер спорта по легкой атлетике, мастер спорта международного класса по пауэрлифтингу, призер всероссийских турниров по силовому экстриму и мас-рестлингу.

На отдельной площадке любой желающий, среди которых было много мальчишек, мог принять участие в соревнованиях по армрестлингу от президента Федерации НСО по армрестлингу Максима Остертака.

Яркое выступление показала Федерация тхэквондо HCO.

Проводились и молодецкие игры от Центра русского боевого искусства «Русский Щит» под руководством Дмитрия Семенова.

Особый восторг вызвали опыты в лаборатории здоровья, где наглядно можно было убедиться во вредном влиянии на здоровье алкоголя и табакокурения.





В одной из палаток ребята сосредоточенно проходили мастер-класс по сборке/разборке оружия, организованного Федерацией ММА. Кроме того, Федерация ММА познакомила гостей праздника со всем разнообразием своих видов спорта.

Множество желающих фотографировались у профессиональных фотографов в зоне бесплатных фотосессий со слоганами праздника и у русского самовара.

На заборе трезвости гости с удовольствием оставляли свои пожелания здоровья и трезвости.

Дети с нескрываемой радостью участвовали в спортивных играх, мини-квесте и смотрели шоу мыльных пузырей.

В течение всего праздника работала благотворительная ярмарка, средства от которой будут полностью направлены на помощь в социализации детей из неблагополучных семей, страдающих алкоголизмом, из СРЦ для детей «Виктория».

Ну и наконец какой праздник обходится без угощений? День трезвости не стал исключением: хозяюшки чайного дворика предлагали всем желающим бесплатно угоститься чаем из настоящего самовара с пряниками и сладостями.

Помимо насыщенной культурной программы, епархиальным обществом трезвости «Живоносный Источник» был организован пункт консультаций по вопросам зависимости для страждущих и их родственников. Здесь можно было получить информационные матери-















алы и буклеты, узнать контакты общества трезвости.

Вдоль центральной аллеи разместились информационные стенды о вреде алкоголя/наркотиков и табака.

В сквере работал и передвижной пункт анонимного тестирования на ВИЧ-инфекцию.

Хорошо понимая, что попасть в алкогольную или наркотическую яму легко, а выбраться из нее невероятно сложно, организаторы сделали акцент на идее популяризации здорового и трезвого образа жизни и профилактике зависимостей.

«Трезвость является сосудом, в который человек может влить любовь, радость, счастье. Праздник трезвости направлен на то, чтобы показать трезвость в разных аспектах: семейной, физической, профессиональной и, конечно, духовной», – говорит об идее праздника руководитель епархиального общества трезвости во имя иконы Божией Матери «Живоносный Источник», священник Александро-Невского собора иерей Димитрий Полинкевич.

«Алкоголизм и наркомания — очень большая беда не только для самих зависимых, но и для их близких, семей и, конечно, детей. Детям обязательно надо показывать преимущества трезвого образа жизни, трезвых способов отдыха и здорового досуга и вовлекать их в активный и здоровый образ жизни. Поэтому в нашем празднике принимает участие так много спортсменов, — делится своими мыслями Андрей Цыплов. — Только трезвый отдых по-настоящему здоровый и полноценный. Показать это — одна из наших основных пелей».

Организаторы надеются, что мероприятие прошло с пользой для горожан, а празднование Всероссийского Дня трезвости станет традиционным семейным праздником в нашем городе.

Наталья Щепалина В материале использованы фотографии Михаила Пучкова и участников праздника

Беседы и группы взаимопомощи для зависимых людей и их родственников проходят по вторникам и пятницам в 18.00 в трапезной собора во имя святого князя Александра Невского. Консультацию по вопросам зависимого поведения (алкоголизм, наркомания, игромания) можно получить по тел. 299-14-14.

#### объявления

СОБОР ВО ИМЯ СВЯТОГО БЛАГОВЕРНОГО КНЯЗЯ АЛЕКСАНДРА НЕВСКОГО



#### ТАИНСТВО КРЕЩЕНИЯ

в соборе во имя святого благоверного великого князя Александра Невского совершается бесплатно, после предварительных огласительных бесед с желающими креститься или крестить своих детей и крестными родителями.

> Первая беседа проводится в воскресение в 16-00. День крещения назначается во время беседы.



#### ТАИНСТВО ВЕНЧАНИЯ не совершается:

накануне среды и пятницы всего года (вторник, четверг), воскресных дней (суббота), накануне и в Великие, престольные и двунадесятые праздники, в продолжение всех многодневных постов.



#### Акафисты, совершаемые в течение седмицы

#### Понедельник

16-00 – акафист перед иконой Божией Матери «Иверская»

#### Вторник

16-00 – акафист святому благоверному князю Александру Невскому

#### Среда

16-00 – акафист святым отцам Киево-Печерским

19-00 – акафист святителю Николаю Чудотворцу и акафист святителю Спиридону Тримифунтскому о помощи во всяком добром деле

#### Четверг

16-00 – акафист перед иконой Вифлеемских младенцев (для совершивших грех аборта)

#### Пятница

16-00 - акафист святому праведному Симеону Верхотурскому

#### ИНФОРМАЦИОННО-КОНСУЛЬТАЦИОННЫЙ **ШЕНТР ПО ВОПРОСАМ CEKTAHTCTBA**

при соборе во имя св. Александра Невского (член-корреспондент FECRIS официального консультанта Совета Европы по вопросам деструктивных культов и организаций)

ПРИЕМ ПРОВОДИТСЯ ТОЛЬКО ПОСЛЕ ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЙ ЗАПИСИ

по телефону: 223-83-49 e-mail: iccs-nsk@yandex.ru http://www.ansobor.ru

#### воскресная церковноприходская школа

при соборе во имя святого БЛАГОВЕОНОГО КНЯЗЯ Александра Невского проводит:

#### ЗАНЯТИЯ СО ВЗРОСЛЫМИ

изучение Священной истории Нового Завета, разбор воскресных Евангельских чтений, знакомство с современной церковной жизнью, просмотр православных видеофильмов.

#### ЗАНЯТИЯ С ДЕТЬМИ ОТ 3,5 ДО 8 ЛЕТ (МЛАДШАЯ ДЕТСКАЯ ГРУППА)

преподавание детям основ Священной истории и начальных понятий христианской нравственности посредством рисования, рукоделия и игры, пения.

#### ЗАНЯТИЯ С ДЕТЬМИ ОТ 8 ДО 14 ЛЕТ (СТАРШАЯ ДЕТСКАЯ ГРУППА)

изучение Священной истории и географии Ветхого и Нового Завета, разбор воскресных Евангельских чтений, знакомство с основными понятиями христианской нравственности, житиями святых, историей чтимых икон и иконописью, церковно-славянским языком, важнейшими событиями церковной истории, рисование, рукоделие, церковное пение.

#### ЗАНЯТИЯ ПРАВОСЛАВНОГО МОЛОДЕЖНОГО ХОРА

изучение и исполнение песнопений Божественной литургии, духовных песнопений; участие хора в богослужении; выступления на праздничных концертах

> (в хор принимаются желающие в возрасте от 14 до 22 лет).

Занятия проводятся по воскресеньям с 12.00 в соборе

> Телефон для справок 223-54-40

#### епархиальный центр защиты жизни и семейных ценностей

во имя святителя Иоанна Шанхайского

принимает любые виды пожертвований для оказания материальной поддержки беременным женщинам, оказавшимся в трудной ситуации, и малообеспеченным семьям, имеющим детей дошкольного возраста.

Центр нуждается в помощи добровольцев: администратора группы «ВКонтакте» и помощников, отслеживающих рубрики «Отдам даром» различных сайтов.

#### Обращаться по адресу:

ул. Сибревкома, 8, тел. 264-46-15

Братья и сестры! Большая просьба, не использовать газету в хозяйственных нуждах!

> Газету «Православный Миссионер» можно прочитать на сайте собора: http://ansobor.ru/ или ансобор.рф



При Новосибирской епархии по благословению Высокопреосвященнейшего Тихона, Митрополита Новосибирского и Бердского при поддержке администрации города и области работает

Епархиальный Реабилитационный Центр во имя преподобного Серафима Саровского для нарко- и алкоголезависимых лиц

По субботам в 15.00 молебен о исцелении страдающих наркотической и алкогольной зависимостью и для их родителей. Приём желающих поступить на реабилитацию или получить консультацию по данному вопросу по субботам в 16:30 в трапезной

По вопросам реабилитации обращаться по телефону 287-00-03 E-mail: 2870003@gmail.com Сайт ЕРЦ: http://2870003.ru/



Цель фонда - адресная помощь женщинам, отказавшимся от совершения абортов. Фонд обращается ко всем, кому небезразлична судьба детей, приговоренных к смерти собственными родителями, с просьбой внести посильную лепту для их спасения.

«В ЗАЩИТУ ЖИЗНИ ДЕТЕЙ»

Городской благотворительный фонд «В защиту жизни детей» р/сч № 40703810523000000065 в Филиал «Новосибирский» АО «АЛЬФА-БАНК», к/сч № 30101810600000000774 в СИБИРСКОЕ ГУ БАНКА РОССИИ ИНН 5406596129 БИК 045004774

Учредитель: Местная православная религиозная организация «Приход храма во имя святого благоверного князя Александра Невского г. Новосибирска Новосибирской Епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)»

Главный редактор: протоиерей Александр Новопашин **Редактор**: Мария Заварзина Корректор: Ирина Рагозина

Дизайн и верстка: Сергей Колотилов Адрес редакции и издателя:

630007, г. Новосибирск, ул. Красный проспект, 1A, тел. (383) 223-54-40, 223-83-49 http://ansobor.ru, e-mail: novnevsky@yandex.ru

Свидетельство о регистрации средства массовой коммуникации в Управлении Федеральной службы по надзору в сфере связи, информационных технологий и массовых коммуникаций по Сибирскому федеральному округу ПИ № ТУ54-00744 от 06 мая 2015 г.

Отпечатано в типографии «СоюзПечать» Адрес типографии:

630083, г. Новосибирск

ул. Большевистская, 131, к.5. Заказ: 1354 Тираж: 1500 экз. Дата подписания в печать: 17.10.2016 г. Время подписания в печать:

по графику 12.00, фактическое 12.00 Дата выхода в свет: 24.10.2016 г.

Распространяется бесплатно!

12+