
№ 2 (171) № 2 (171) 
2025 год 2025 год 

630007, г. Новосибирск, ул. Красный 
проспект, 1А, тел. (383) 223-54-40, 223-83-49
http://ansobor.ru
e-mail: novnevsky@yandex.ru

ИЗДАЕТСЯ ПО БЛАГОСЛОВЕНИЮ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЕЙШЕГО НИКОДИМА, МИТРОПОЛИТА НОВОСИБИРСКОГО И БЕРДСКОГО 
МИССИОНЕРСКИМ ОТДЕЛОМ ЕПАРХИИ

ИЗДАНИЕ ОДОБРЕНО
СИНОДАЛЬНЫМ ИНФОРМАЦИОННЫМ ОТДЕЛОМ

РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

Газета призвана помочь осознать необходимость 
православной миссии, имеющей целью наставить людей 
на путь, ведущий к спасению через Церковь, объединить 
православных верующих в служении Богу и ближнему. 12+

СВЯТИТЕЛЬ ТИХОН,СВЯТИТЕЛЬ ТИХОН,

ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ 

И ВСЕЯ РУСИИ ВСЕЯ РУСИ

В трудные времена, когда нарушается обычный ход жизни, когда жизнь возмущается грандиозными событи-
ями, опрокидывающими в бездну все и вся, когда кругом наступает гибель и отчаяние, Бог посылает в этот мир 
Своих святых, богатырей духа, людей особого мужества и самоотвержения, подвижников веры и любви, которые 
необходимы миру, чтобы устоять в истине, чтобы не потерять различение добра и зла, чтобы духовно не погиб-
нуть. И подвиг таких святых исполинов, духовных вождей народа, вероятно, можно назвать самым трудным из 
всех подвигов.

Обращаясь к нашей истории, мы вряд ли найдем даже среди прославленных московских святителей человека, 
который был бы призван к кормилу церковной жизни в столь трудный и трагический период, как тот, что выпал 
на долю Святейшего Патриарха Тихона.



2 № 2 (171) 2025 год

Ваши Высокопреосвященства и Преосвященства!
Досточтимые отцы! Дорогие братья и сестры!

2025-й год –  год особо памятный для Русской Право-
славной Церкви, молитвенно отмечающей 100-летие со 
дня преставления ко Господу святителя Тихона, Патри-
арха Московского и всея России –  Предстоятеля, на долю 
которого, по жребию Божию, выпали суровые испытания 
революционными потрясениями, гражданской вой ной 
и началом жестоких гонений на веру.

Восходя на кафедру Первосвятителей Московских, 
святитель Тихон предчувствовал огромную тяжесть воз-
лагаемого на него креста, 
свидетельством чего ста-
ли его слова: «Сколь много 
придется глотать слез и ис-
пускать стонов в предсто-
ящем Патриаршем служе-
нии!» (Слово митрополита 
Тихона при получении изве-
стия об избрании). Все сие 
действительно исполнилось, 
и Предстоятельское делание 
воистину стало для него тем 
пророческим свитком, на ко-
тором начертаны страшные 
слова: «плач, и стон, и горе»
(Иез. 2; 10).

Восстановление Патри-
аршества в Русской Церкви 
осенью 1917 года совпало 
с приходом к власти воин-
ствующих богоборцев, ста-
вивших своей целью полное 
искоренение религиозной 
веры в народе и воздвигнув-
ших невиданные доселе го-
нения на Церковь Христову. 
С дерзновением обличая преступления большевиков, 
творивших кровавые расправы, святитель Тихон вместе 
с тем свидетельствовал: «Церковь не связывает себя на 
веки определенным образом правления, ибо таковой име-
ет лишь относительное историческое значение. Церковь 
несет другое служение –  она является и должна быть 
совестью государства» (Слово в день памяти сщмч. 
Патриарха Ермогена, 2 марта 1919 г.).

Со смирением и кротостью, соединенными с ревно-
стью о деле Божием и горением духа, совершал Святей-
ший Тихон вверенное ему служение, умоляя пасомых 
не сходить с пути крестного и хранить верность Право-
славной Церкви.

Одному лишь Господу известны тяжкие думы и сер-
дечная боль, которую переживал Патриарх Тихон, видя 
крушение старой России и уничтожение православных 
святынь. Одному Господу ведомы и горячие молитвы, 
которые возносил святитель за врученную ему паству, 
находясь в заточении в Донском монастыре, фактически 
отрезанный от реального управления Церковью. Но, во 
всем являя себя, как служитель Божий, в великом терпе-
нии, в бедствиях, в нуждах, в тесных обстоятельствах, 

в трудах, в благоразумии, 
в Духе Святом, в нелице-
мерной любви (2 Кор. 6; 4-6), 
святитель стяжал исповед-
нический венец и стал при-
мером мужества и духовной 
силы.

С особым чувством пра-
вославный народ притекает 
к честным мощам святителя 
Тихона, которые приносятся 
в города и веси Святой Руси. 
Это прикосновение к святы-
не помогает нам укрепиться 
в вере и обрести надежду на 
силу предстательства святи-
теля Тихона пред лицом Бо-
жиим за Отечество и народ 
наш. Верим и надеемся, что 
святитель Тихон ответит на 
прошения верных чад Церк-
ви Русской, о ней же он имел 
неустанное попечение при 
земной жизни, и, предстоя 
ныне Престолу Вседержи-
теля, не престанет ходатай-

ствовать о нас пред Богом.
Вознесем же к святителю Тихону свои сугубые молит-

вы, дабы не оскудела вера в народе нашем, дабы Господь, 
предстательством своего славного угодника и ревнителя 
апостольских преданий, благословил Церковь и стра-
ну нашу тишиной и миром Божиим (тропарь святите-
лю), укрепил нас в исполнении заповедей евангельских 
и в мужественном следовании за Христом Спасителем.

Заступничеством святителя Тихона, Патриарха Мос-
ковского и всея России, да хранит Милостивый Господь 
всех вас, мои дорогие!

+Кирилл, Патриарх Московский И Всея Руси

Обращение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Обращение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси 
Кирилла по случаю 100-летия со дня блаженной кончины Кирилла по случаю 100-летия со дня блаженной кончины 
святителя Тихона, Патриарха Московского и всея Россиисвятителя Тихона, Патриарха Московского и всея России



3№ 2 (171) 2025 год

Будущий Патриарх Тихон 
в миру носил имя Василий Ива-
нович Беллавин*. Он родился по 
старому стилю 19 января, а по но-
вому –  1 февраля 1865 года в ма-
леньком селе Клин близ города То-
ропца Псковской губернии, в семье 
приходского священника Спасо- 
Преображенской церкви. Детство 
святителя прошло среди простого 
народа, он видел крестьянский труд 
и жил простой народной жизнью. 
По достижении соответствующего 
возраста будущий Патриарх Тихон, 
тогда еще мальчик, начал обыч-
ное учение. Как сын священника, 
он учился сначала в Торопецком 
духовном училище. Затем он по-
ступил в Псковскую семинарию, 
и, блестяще ее окончив, –  в Санкт- 
Петербургскую Духовную Акаде-
мию. Любовь к Церкви, кротость, 
смирение, чистота сердечная, 
целомудрие, удивительная врож-
денная простота, так прежде при-
сущая русскому народу, постоян-
ная доброжелательность ко всем, 
особенный дар рассудительности, 
положительности –  все это сдела-
ло Василия Беллавина любимцем 
товарищей- студентов, которые 
шутя называли его Патриархом. 
В те времена не могло и в голову 
прийти, что это шуточное прозвище 

* С написанием фамилии Патриарха существует путаница. Связана она с тем, что советская пресса 1920-х годов систематически 
выбрасывала из фамилии Тихона одну букву «л». Эта ошибка закралась затем во многие статьи и издания. Корректное написание 
фамилии Святейшего –  Беллавин.

окажется пророческим, потому что 
патриаршества тогда в России не 
существовало.

По сле  окончания  Санкт-
Петербургской Духовной Академии 
в 1888 г. Василий Беллавин был от-
правлен в родную ему Псковскую 
духовную семинарию преподавате-
лем. Ученики его очень любили, как 
и все, с кем он встречался (это было 
особенностью его жизни).

В 1891 г. он был пострижен в мо-
нашество с именем Тихон в честь 
любимого им святителя Тихона За-
донского. Вскоре его рукоположи-
ли в сан иеромонаха и направили 
в Холмскую духовную семинарию 
(Варшавской епархии), где он стал 
сначала инспектором, а затем ректо-
ром. На 33-м году жизни, в 1897 году, 
совершилась его хиротония во епи-
скопа Люблинского, викария Вар-
шавской епархии.

Церковная жизнь на месте нового 
служения епископа Тихона сильно 
осложнялась острыми националь-
ными и религиозными распрями. 
Владыка Тихон никогда не прибегал 
к аргументам «с позиции силы», что 
не мешало ему успешно защищать 
православную веру. Об этом пери-
оде его жизни ярко вспоминает ми-
трополит Евлогий (Георгиевский): 
«Архимандрит Тихон был очень 

популярен и  в семинарии, и среди 
простого народа. Местные священ-
ники приглашали его на храмовые 
праздники. Милый и обаятельный, 
он всюду был желанным гостем, всех 
располагал к себе, оживлял любое 
собрание, в его обществе всем было 
приятно, легко. Будучи ректором, он 
сумел завязать живые и прочные от-
ношения с народом, и этот же путь 
он указал и мне. В сане епископа он 
еще более углубил и расширил свою 
связь с народом и стал действительно 
для Холмщины «своим» архиереем. 

2025 год посвящён 100-летию блаженной кончины святителя Тихона, Патриарха 
Московского и всея Руси († 7 апреля 1925 года).

СВЯТИТЕЛЬ ТИХОН, СВЯТИТЕЛЬ ТИХОН, 

ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ 

И ВСЕЯ РУСИИ ВСЕЯ РУСИ



4 № 2 (171) 2025 год

Мне постоянно во время поездок по 
епархии приходилось слышать самые 
сердечные отзывы о нем духовенства 
и народа».

Очень скоро, однако, молодого 
епископа Тихона отправили в Аме-
рику. Там его ждала огромная епар-
хия, в которую входили Северо- 
Американские Соединенные Штаты, 
Канада и Аляска. В этой епархии 
были русские люди, но их было не 
очень много. Поэтому, конечно, он 
должен был обратиться к местному 
населению, изучить местные тради-
ции и язык. Епископ Тихон проявил 
себя здесь, как и везде, 
удивительно легким, ра-
достным, бодрым челове-
ком. Он очень деятельно 
взялся за благоустройство 
своей епархии, старался 
принять целый ряд мер 
для того, чтобы развива-
лась православная жизнь, 
в частности –  разделил эту 
епархию и ввел викариат-
ство. Он открыл духовные 
училища, старался разви-
вать миссионерскую ра-
боту, чтобы англикан при-
влечь к православию.

Удивительные по разма-
ху и христианскому духу 
плоды его архипастырских 
трудов сделали святителя 
Тихона одним из самых 
почитаемых святых пра-
вославной Америки. Один 
раз за годы своей американской жиз-
ни он приезжал в Россию, где его 
успешные труды были отмечены: 
он был возведен в сан архиеписко-
па. В 1907 году архиепископ Тихон 
был переведен в одну из крупнейших 
и древнейших епархий России –  на 
Ярославскую кафедру. Здесь он так-
же очень быстро нашел контакт со 
своей паствой. Его любили и уважа-
ли все слои общества.

Он был очень простым, доступ-
ным, много служил, часто даже в раз-
ных маленьких храмах своей епар-
хии, где обычно епископы не бывали. 
Он принимал близко к сердцу всё, что 

касалось жизни, блага и интересов 
народа, и его деятельность не огра-
ничивалась только церковными дела-
ми. Будучи избран почетным членом 
Союза Русского Народа, он оказывал 
большое влияние на работу этого Со-
юза в Ярославле. Архиепископ Тихон 
был человеком свободных, широких 
взглядов, достаточно демократичным 
и независимым. Из-за случая, когда 
он не согласился с губернатором 
Ярославля и, по-видимому, в связи 
с жалобой последнего, Владыка был 
переведен в 1914 г. на Виленскую ка-
федру. Замечательно, что в знак сво-

ей любви к переведенному владыке 
жители Ярославля избрали его по-
четным гражданином города (случай 
едва ли не единственный в русской 
истории).

В новой епархии существовали 
православные храмы и даже мона-
стыри, но большая часть населения 
исповедовала католическую веру. Ар-
хиепископ Тихон, как всегда, и здесь 
очень быстро завоевал уважение, ав-
торитет и любовь. Вскоре после его 
назначения началась вой на, и его слу-
жение осложнилось многими новы-
ми заботами. Ему пришлось думать 
о беженцах, эвакуировать в Москву 

мощи Виленских мучеников, у него 
же сохранялась и чудотворная Жи-
ровицкая икона Божией Матери, впо-
следствии им возвращенная в Жиро-
вицкий монастырь. Бывал он и на 
фронте, даже был под обстрелом, за 
что был награжден одним из высоких 
орденов.

В это время приходит очередь ар-
хиепископа Тихона присутствовать 
в Святейшем Синоде. Его деятель-
ность расширяется, он много времени 
проводит в Москве, где его и застала 
Февральская революция 1917 года. 
После революции обер- прокурором 

Святейшего Синода был 
назначен В. Н. Львов. Он 
сместил с кафедр двух 
старших митрополитов 
Русской Церкви: митропо-
лита Московского Макария 
(Невского) и митрополи-
та Санкт- Петербургского 
Питирима (Окнова), затем 
вскоре распустил Синод, 
чтобы новый состав сде-
лать для себя более удоб-
ным. В числе опальных 
оказался и архиепископ 
Виленский Тихон, быв-
ший в это время членом 
Святейшего Синода. Же-
лая привлечь к церковному 
управлению новых людей, 
В. Н. Львов организовал 
выборы на освободивши-
еся Московскую и Петер-
бургскую кафедры, и еще 

в нескольких епархиях, которые воз-
главляли неприемлемые с точки зре-
ния реформаторов епископы.

И вот в Москве епархиальный 
съезд московского духовенства и ми-
рян стоит перед задачей выборов но-
вого московского архиепископа или 
митрополита. Этим выборам пред-
шествовала, конечно, молитва, совер-
шавшаяся перед главной московской 
святыней –  Владимирской иконой Бо-
жией Матери. Одним из претенден-
тов на это место был всеми любимый 
замечательный церковный деятель 
Александр Дмитриевич Самарин, 
потомок известного славянофила. 

Во время своего служения в США епископ Тихон 
совершил трехмесячное путешествие по Аляске. 
Здесь находились православные приходы, основан-
ные русскими миссионерами в конце XVIII века. 
Хроника этих путешествий необыкновенна. Свя-
титель останавливался в населенных пунктах 
с непроизносимыми названиями –  остров Уналаш-
ка, Нунапылюгмют, Квихпах, Нуналеанхагмют, 
Калкагмют.

Епископ общался с местным населением, учил 
«туземцев» молиться по-христиански, дарил кре-
стики и иконы. Известно, что будущий Патриарх 
сплавлялся по течению реки Юкон –  по местам 
«золотой лихорадки», описанным знаменитым 
писателем Джеком Лондоном. Это путешествие 
было совсем не комфортным, а иногда –  просто 
опасным. Сам святитель Тихон с весельем вспоми-
нал затем, что ему пришлось «идти по тундрам 
пешком, спать двенадцати часов на земле, испы-
тывать “короткость” в провизии и вести крова-
вую, но не всегда победоносную борьбу с комарами».



5№ 2 (171) 2025 год

Интересно, что его кандидатуру 
предложили в кругу московской цер-
ковной интеллигенции будущий свя-
щенник, а тогда философ, Сергей Ни-
колаевич Булгаков и замечательный 
церковный деятель Михаил Алексан-
дрович Новоселов.

Выборы не оправдали надежд 
В. Н. Львова, кандидаты которого 
были отвергнуты церковным наро-
дом. На Московскую кафедру 4 июля 
1917 г. был избран уволенный обер- 
прокурором из Синода архиепископ 
Виленский Тихон, на которого сразу 
же было возложено бремя подготовки 
Поместного Собора и организации 
выборов его будущих участников. 
Поместный собор в Русской Церкви 
не собирался более двухсот лет.

Можно сказать с уверенностью, 
что в русской истории не было Со-
бора столь соборного, представи-
тельного, ответственного и смело-
го, столь воодушевленного живой 
верой и готового идти на подвиг, 

как Поместный Собор 1917-1918 г. 
Этот Собор открылся в день Успе-
ния Божией Матери, по новому сти-
лю 28 августа 1917 года. Почетным 
председателем Собора стал старей-
ший митрополит Киевский Влади-
мир, а действующим председателем 
был избран святитель Тихон, возве-
денный за несколько дней до этого 
в сан митрополита.

Голосованием выделили трех 
кандидатов, из которых Патриарх 
должен был избираться посредством 
жребия. Первым кандидатом был 
известный богослов –  архиепископ 
Антоний (Храповицкий). Вторым 
кандидатом стал один из старейших 
архиереев Русской Православной 
Церкви –  архиепископ Новгородский 
Арсений (Стадницкий). И только тре-
тьим кандидатом был избран митро-
полит Московский Тихон.

5/18 ноября 1917 г. в храме Хри-
ста Спасителя во время соверше-
ния Божественной литургии перед 

Владимирской иконой Божией Ма-
тери, которая была специально при-
несена из Успенского собора в Крем-
ле, стоял запечатанный ковчег со 
жребиями. После литургии старец 
Зосимовой Смоленской пустыни ие-
росхимонах Алексий вынул жребий. 
Будущий священномученик митро-
полит Киевский Владимир огласил 
имя избранного –  митрополит Ти-
хон. В праздник Введения во Храм 
Пресвятой Богородицы в Успенском 
Соборе Московского Кремля была 
совершена интронизация Патриарха 
Тихона.

Невозможно представить сегодня 
всю тяжесть ответственности, кото-
рая легла на плечи нового Патриарха. 
Большевики разогнали Учредитель-
ное собрание, и он оказался един-
ственным законно избранным вождем 
народа, так как в выборах членов Со-
бора участвовало большинство насе-
ления страны. Народ необыкновенно 
любил и чтил своего архипастыря. 

Прощание с Америкой святителя Тихона. Филипп Москвитин. 1995



6 № 2 (171) 2025 год

Патриарха Тихона часто приглаша-
ли служить в разные храмы Москвы 
и Подмосковья. Когда он приезжал 
в какой- нибудь подмосковный город, 
весь народ встречал его, так что в го-
роде обычно прекращали работать на 
все время его пребывания. 

Почти сразу после Октябрьской 
революции отношения государствен-
ной власти и предстоятеля Русской 
Православной Церкви приобрели 
характер острого конфликта, так 
как уже первые декреты советской 
власти коренным образом ломали 
и церковную, и народную жизнь. 
В 1917 году, очень скоро после ре-
волюции, в Петрограде был убит 
большевиками о. Иоанн Кочуров, 
сподвижник Патриарха Тихона по 
американскому служению. Патриарх 
очень тяжело пережил эту первую 
мученическую смерть. Затем, в кон-
це января 1918 года был расстрелян 
в Киеве митрополит Владимир, по-
четный председатель Собора. В Пе-
трограде начались прямые нападения 
на Александро- Невскую Лавру.

Интересен рассказ о том, как 
в начале 1918 года, во время второй 
сессии Собора Патриарх Тихон жил 
в доме Троицкого подворья. Однаж-
ды ему сообщили, что в Петрограде 
собралась большая группа матросов, 
которая едет в Москву с целью аре-
стовать на Соборе Патриарха и увез-
ти его в Петроград. Патриарх не 
обратил на это никакого внимания. 
Через несколько дней ему сообщили, 
что из Петрограда вышел поезд, в ко-
тором целый вагон занят матросами, 
собирающимися арестовать его на 
Соборе. Келейнику, который вечером 
пришел предупредить Патриарха, что 
утром матросы будут в Москве, Па-
триарх ответил: «Не мешайте мне 
спать». Затем он отправился в свою 
спальню и крепко уснул. Наутро по-
ступили сведения, что матросы при-
были в Москву, стоят на Николаев-
ском вокзале и могут днем явиться 
и арестовать Патриарха. Предложили 
Патриарху перейти в здание семина-
рии, где жили участники Собора. Но 
Патриарх Тихон с обычной для него 

невозмутимостью ответил, что нику-
да он прятаться не будет и ничего не 
боится. Матросы так и не пришли. 
Они просидели полдня на вокзале 
и потом уехали обратно в Петроград.

После этого Патриарха Тихона 
приглашают в Петроград –  и он при-
нимает приглашение. Эта историче-
ская поездка совершается в 1918 году. 
К моменту приезда в Петроград Па-
триарха Тихона около вокзальной 
площади собрался весь город. Не 
только вся площадь, но и все приле-
гающие улицы были заполнены тол-
пами народа. Характерно, что власти 
отказались предоставить Патриарху 
купе по его просьбе и дали ему место 
в плацкартном вагоне. Но железно-
дорожные рабочие, вопреки этому 
распоряжению, прицепили к поезду 
целый вагон и поместили в нем Па-
триарха Тихона с сопровождающими 
лицами.

И вот удивительно торжествен-
ное прибытие в Петроград. Патри-
арха встречают митрополит Пе-
троградский и Гдовский Вениамин 
(Казанский), викарии Петроградской 
епархии, множество духовенства; 
торжеству нет предела. Патриарх от-
правляется в митрополичьи покои 
в Александро- Невскую Лавру. Совер-
шается патриаршее служение в Тро-
ицком храме в сослужении митропо-
лита Вениамина и других епископов. 
Вся Лавра заполнена людьми. После 
богослужения Патриарх благослов-
ляет народ с балкона митрополичьего 
дома.

Пребывание Патриарха Тихона 
в Петрограде продолжалось пример-
но неделю. Он вернулся в Москву, 
увезя с собой навсегда особенную 
любовь своей петроградской паствы 
и особенную преданность митропо-
лита Вениамина (Казанского).

Вскоре после обстрела Кремля 
и вооруженного захвата Александро- 
Невской и Почаевской Лавры Па-
триарх Тихон выпустил послание 
от 19 января 1918 г., известное как 
«анафематствование Советской вла-
сти». Патриарх мужественно испол-
нял свой пастырский долг, разъясняя 

народу смысл происходящего с цер-
ковной точки зрения и предостерегая 
от участия в грехах и преступлениях, 
в которые втягивали простой народ 
большевики. В послании Патриарх 
выступил против разрушения хра-
мов, захвата церковного имущества, 
гонения и насилия над Церковью. 
Указывая на «зверские избиения ни 
в чем не повинных людей», которые 
совершаются «с неслыханной досе-
ле дерзостью и беспощадной жесто-
костью», святитель Тихон призывал 
творящих беззакония опомнить-
ся, прекратить кровавые расправы, 
и данной ему от Бога властью запре-
щал тем из беззаконников, кто носил 
еще имя христианское, приступать 
к Святым Тайнам Христовым. Отлу-
чив от Церкви всех «творящих безза-
кония», Патриарх призвал христиан 
не вступать в общение и союзы с кем- 
либо из них. И хотя в послании речь 
шла лишь об отдельных «безумцах» 
и советская власть прямо не называ-
лась, послание было воспринято как 
анафема советской власти.

Осудив политику кровопролития 
и призвав к прекращению междоу-
собной брани, Патриарх Тихон в ряде 
посланий 1918-1919 гг. отвергал уча-
стие Церкви в борьбе против совет-
ской власти и звал к примирению, 
стремясь сохранить нейтралитет 
в гражданской вой не и окончатель-
но определить позиции аполитич-
ности Церкви. В первую годовщину 
октябрьского переворота Патриарх 
Тихон обратился к Совету Народных 
Комиссаров со словом «обличения 
и увещания». Указывая на наруше-
ние всех обещаний, данных народу 
до прихода к власти, Патриарх снова 
осудил кровавые репрессии, особен-
но выделяя убийства ни в чем не по-
винных заложников. Для достижения 
своих целей новые властители со-
блазнили «темный и невежественный 
народ возможностью легкой и без-
наказанной наживы, отуманили его 
совесть и заглушили в нем сознание 
греха». Святой Тихон отвергал обви-
нение в противлении власти и добав-
лял: «Не наше дело судить о земной 



7№ 2 (171) 2025 год

власти; всякая власть, от Бога допу-
щенная, привлекла бы наше благо-
словение, если ее деятельность была 
бы направлена на благо подчинен-
ных». Заканчивалось обращение 
поистине пророческим предупреж-
дением не употреблять власть на пре-
следование ближних. «А иначе взы-
щется от вас всякая кровь праведная, 
вами пролитая, и от меча погибнете 
вы сами, взявшие меч». Патриарх 
призывал «верных чад Церкви» не 
к вооруженной борьбе, а к покаянию 
и духовному, молитвенному подвигу: 
«…противостаньте им силою веры 
вашей, вашего властного всенародно-
го вопля, который остановит безум-
цев и покажет им, что не имеют они 
права называть себя поборниками 
народного блага». Святейший Тихон 
умолял православный народ «не схо-
дить с пути крестного, ниспослан-
ного Богом, на путь восхищения 
мирской силы», особо предостере-
гал, чтобы не позволяли увлечь себя 
страстию отмщения. Служителям 
Церкви Патриарх напоминал, что они 
«по своему сану должны стоять выше 
и вне всяких политических интере-
сов» и не участвовать в политических 
партиях и выступлениях.

Требование Патриарха не связы-
вать Церковь ни с каким политиче-
ским движением, ни с каким образом 
правления в условиях ожесточен-
ной вой ны не смогло отвести угроз 
в его адрес. Власти обвинили его 
в пособничестве белому движению 
и в контр революционности.

Осенью 1918 г. во время разгула 
красного террора власти предприня-
ли попытки организовать кампанию 
против Патриарха Тихона в связи 
с делом главы английской миссии 
Локкарта и провели первый обыск 
на его квартире 24 ноября 1918 г. 
Патриарх Тихон был заключен под 
домашний арест. Основной пункт 
предъявленных Патриарху обви-
нений сводился к якобы имевшим 
место призывам Первосвятителя 
к свержению советской власти. В от-
ветном письме в Совнарком Патри-
арх заявил, что он никаких воззваний 

«о свержении советской власти» не 
подписывал и никаких действий для 
этого не предпринимал и предпри-
нимать не собирается. «Что многим 
мероприятиям народных правителей 
я не сочувствую и не могу сочув-
ствовать, как служитель Христовых 
начал, этого я не скрываю и о сем 
открыто писал в обращении к На-
родным Комиссарам перед празд-
нованием годовщины Октябрьской 
революции, но тогда же и столь же 
откровенно я заявил, что не наше 
дело судить о земной власти, Бо-
гом допущенной, а тем более пред-
принимать действия, направленные 
к ее низвержению. Наш долг лишь 
указать на отступления людские от 
великих Христовых заветов, люб-
ви, свободы и братства, изобличать 
действия, основанные на насилии 
и ненависти, и звать всех ко Хри-
сту». Совет объединенных приходов 
Москвы, понимая, что жизни Патри-
арха грозит опасность, организовал 
из добровольцев безоружную охрану 
у покоев Святейшего на Троицком 
подворье.

14 августа 1919 г. Наркомат из-
дал постановление об организа-
ции вскрытия мощей, а 25 августа 
1920 г. –  о ликвидации мощей во все-
российском масштабе. Было вскрыто 
65 рак с мощами российских святых, 
в том числе и самых почитаемых, та-
ких как преп. Сергий Радонежский 
и преп. Серафим Саровский. Патри-
арх Тихон не мог оставить без ответа 
это глумление и написал воззвание, 
требуя прекратить кощунства.

13 сентября и 10 октября 1920 г. 
св. Патриарх Тихон был подвергнут 
допросам. 24 декабря 1920 г. после-
довало решение ВЧК снова подвер-
гнуть Патриарха домашнему аресту, 
главная цель которого заключалась 
в его изоляции. В этот период святи-
тель Тихон постоянно служил в до-
мовом Сергиевском храме Троицкого 
подворья. Из-под домашнего ареста 
он был освобожден не ранее сентя-
бря 1921 г., хотя постепенно режим 
ареста был ослаблен и Святителю 
разрешали выезжать на служение. 

Последующие события были еще 
более зловещими.

В 1921 году начался страшный 
голод в Поволжье. Летом 1921 года 
Патриарх Тихон опубликовал посла-
ние, которое называлось «Воззвание 
Патриарха Московского и всея Руси 
Тихона о помощи голодающим». Это 
послание было прочитано всенарод-
но в храме Христа Спасителя. За ним 
последовали обращения Патриарха 
Тихона к папе Римскому, к архиепи-
скопу Кентерберийскому, к американ-
скому епископу с просьбой о скорой 
помощи голодающему Поволжью. 
И эта помощь пришла. Была орга-
низована ассоциация под названием 
ARA (American Relife Association), 
которая вместе с другими между-
народными организациями спасла 
очень много людей. И несомненно, 
что голос Патриарха Тихона в этом 
деле сыграл огромную роль, потому 
что именно к нему было больше все-
го доверия за границей.

После обращения Патриарха Ти-
хона к российской пастве, народам 
мира, главам христианских церквей 
за границей о помощи голодающим 
Поволжья в храмах России начались 
сборы пожертвований. Одновремен-
но Патриарх в письме от 22 августа 
1921 г. предложил властям широкую 
программу помощи голодающим, 
в том числе создание Церковно-
го комитета в составе духовенства 
и мирян для организации помощи. 
19 февраля 1922 г. Патриарх Тихон 
обратился с воззванием, в котором 
предложил собрать необходимые для 
голодающих средства «в объеме ве-
щей, не имеющих богослужебного 
употребления», и ЦК Помгола одо-
брил это предложение. Однако уже 
23 февраля 1922 г. был опубликован 
декрет об изъятии церковных ценно-
стей, принятый ВЦИК по инициативе 
Л. Д. Троцкого и положивший нача-
ло ограблению православных храмов 
и монастырей России. В декрете речь 
шла о сдаче государству всех драго-
ценных предметов из золота, сере-
бра и камней, включая предназначен-
ные для богослужения, запрещалась 



8 № 2 (171) 2025 год

замена драгоценных предметов, 
имеющих «богослужебное употре-
бление» равноценным количеством 
золота и серебра. В каждой губернии 
создавалась Комиссия под председа-
тельством одного из членов ВЦИК, 
участие духовенства в ее работе ис-
ключалось, Церковь была отстране-
на от организации сдачи ценностей. 
Таким образом, добровольное по-
жертвование церковного имущества 
было заменено декретом о насиль-
ственном изъятии. Контроль со сто-
роны духовенства был для большеви-
ков совершенно неприемлем, так как 
в это время из разных стран, которые 
откликнулись на призывы Патриар-
ха и других русских общественных 
деятелей, уже поступила продоволь-
ственная помощь в достаточном ко-
личестве, и в привлечении для этих 
целей церковных средств не было 
необходимости.

В письме к М. И. Калинину от 
25 февраля 1922 г. Патриарх при-
звал власть отказаться от столь не-
ожиданного решения, чреватого не-
предсказуемыми последствиями. Но 
попытки святителя Тихона предот-
вратить неизбежный конфликт были 
интерпретированы как стремление 
«черносотенного духовенства» за-
щитить церковное добро. Тогда Па-
триарх Тихон обнародовал свое по-
слание от 28 февраля 1922 г., осудив 
декретированное изъятие как «акт 
святотатства».

В заявлении, опубликованном 
15 марта 1922 г. в «Известиях ВЦИК», 
Патриарх Тихон призывал Комиссию 
по изъятию при Помголе с «должной 
осторожностью отнестись к ликвида-
ции ценного имущества» и убеждал, 
что у Церкви нет такого количества 
золота, которое надеялись изъять 
В. И. Ленин и Л. Д. Троцкий.

В конце апреля- начале мая 1922 г., 
как ни старались большевики, кам-
пания по изъятию церковных ценно-
стей не была завершена. Напротив, 
ужесточались методы ее ведения. 
Проведенная «бешеная» кампания не 
достигла поставленных Политбюро 
ЦК РКП(б) целей. Власти получили 

примерно одну тысячную часть пла-
нируемого количества золота. Со-
бранные драгоценности составили 
лишь незначительную часть той 
суммы, на которую рассчитывали, –
всего немногим более 4,5 миллионов 
золотых руб лей, которые в основном 
были потрачены на проведение са-
мой кампании по изъятию. Но ущерб 
не укладывался ни в какие цифры. 
Погибли святыни православия, на-
циональные сокровища России.

Жесткая линия в отношении ду-
ховенства, санкционированная По-
литбюро ЦК РКП(б), с рвением пре-
творялась в жизнь ГПУ, в котором 
церковными вопросами занималось 
VI отделение секретного отдела во 
главе с Е. А. Тучковым. Чекисты, 
фальсифицируя действительность, 
возложили на церковное руковод-
ство ответственность за волнения 
верующих и кровавые столкновения. 
28 марта 1922 г. Патриарха Тихона 
вызвали на Лубянку и допросили. 
После этого его вызывали в ГПУ 
31 марта, 8 апреля и 5 мая.

Все эти допросы не дали ожидае-
мого результата: осуждение Патриар-
хом Тихоном антиправительственных 
действий духовенства не состоялось. 
6 мая 1922 г. Патриарх был заключен 
под домашний арест (официальное 
постановление о домашнем аресте 
было подписано 31 мая 1922 г.). На 
допросе 9 мая 1922 г. Патриарха оз-
накомили с приговором по москов-
скому процессу о привлечении его 
к судебной ответственности и взяли 
подписку о невыезде.

К этому времени в результате уси-
ленной работы ГПУ был подготов-
лен обновленческий раскол. 12 мая 
1922 г. к Патриарху Тихону, нахо-
дившемуся под домашним арестом 
на Троицком подворье, явились три 
священника, лидеры так называемой 
«Инициативной группы прогрес-
сивного духовенства». Они обвини-
ли Патриарха в том, что его линия 
управления Церковью стала причи-
ной вынесения смертных пригово-
ров и потребовали от Святителя Ти-
хона оставить патриарший престол. 

Прекрасно понимая, кем иницииро-
ван этот визит, не без мучительных 
колебаний Патриарх решился вре-
менно поставить во главе церковного 
управления старейшего иерарха ми-
трополита Ярославского Агафангела 
(Преображенского), о чем офици-
ально известил Председателя ВЦИК 
М. И. Калинина, но от престола не от-
рекся. 18 мая члены «Инициативной 
группы» добились от Патриарха Ти-
хона согласия на передачу через них 
канцелярии митр. Агафангелу, после 
чего объявили о создании в их лице 
нового Высшего Церковного Управ-
ления (ВЦУ) Русской Церкви.

19 мая 1922 г. Патриарх Тихон 
был заточен в Донской монастырь 
в одну из квартир маленького двух-
этажного дома рядом с северными 
воротами. Теперь он находился под 
строжайшей охраной, ему запреща-
лось совершать богослужение. Толь-
ко раз в сутки его выпускали на про-
гулку на огороженную площадку над 
воротами, напоминавшую большой 
балкон. Посещения не допускались. 
Патриаршая почта перехватывалась 
и изымалась.

Дело Патриарха Тихона было 
передано ГПУ, режиссура судебного 
процесса осуществлялась Политбюро 
ЦК РКП(б). Вместе с Патриархом Ти-
хоном к следствию были привлечены 
архиепископ Никандр (Феноменов), 
митрополит Новгородский Арсений 
(Стадницкий) и Управляющий кан-
целярией Синода и Высшего Церков-
ного Управления Петр Викторович 
Гурьев. Вместе с делом Патриарха 
в ГПУ находились дела всех членов 
Священного Синода, и под арестом 
содержалось около десяти человек.

Яркой страницей этого периода 
явилось Петроградское дело митро-
полита Вениамина (Казанского) и его 
ближайших сотрудников. В кампании 
по изъятию ценностей митрополит 
Петроградский Вениамин занял по-
зицию еще более мягкую, чем Па-
триарх Тихон, и призвал вообще все 
отдать, не сопротивляясь. Однако 
после отказа сотрудничать с обнов-
ленцами он был арестован и осужден 



9№ 2 (171) 2025 год

на «открытом» судебном процессе. 
В ночь с 12 на 13 августа 1922 г. ми-
трополит Вениамин был расстрелян. 
Обновленческий раскол развивался 
по плану, согласованному с ВЧК, 
и быстро втянул все неустойчивые 
элементы, которые были в Церкви. 
В короткое время по всей России всем 
архиереям и даже всем священникам 
поступили требования от местных 
властей, от ЧК, чтобы они подчи-
нились ВЦУ. Сопротивление этим 
рекомендациям расценивалось как 
сотрудничество с контрреволюцией. 
Патриарх Тихон был объявлен контр-
революционером, белогвардейцем, 
и Церковь, которая осталась ему вер-
на, была названа «тихоновщиной».

Во всех газетах того времени еже-
дневно печатаются большие погром-
ные статьи, которые обличают Патри-
арха Тихона в «контрреволюционной 
деятельности», а «тихоновцев» во 
всяких преступлениях. В 1923 году 
устраивается обновленческий «Со-
бор», на котором присутствует не-
сколько десятков по большей части 
незаконно поставленных архиереев, 
многие из которых женаты. На этом 
«Соборе» делается лживое объявле-
ние о том, что «единогласно принято 
решение о снятии с Патриарха Ти-
хона сана и даже монашества. От-
ныне он просто мирянин Василий 
Иванович Белавин». Этот разбойни-
чий «Собор» получает широкое ос-
вещение и поддержку в печати, где 
отныне Патриарх Тихон до самой 
смерти именуется только «бывшим 
патриархом».

С августа 1922 г. до весны 1923 г. 
велись регулярные допросы Патри-
арха и привлеченных вместе с ним 
лиц. Патриарха Тихона обвиняли 
в преступлениях, за которые предус-
матривалась высшая мера наказания. 
В апреле 1923 г. на заседании Полит-
бюро ЦК РКП(б) было принято се-
кретное постановление, по которому 
Трибунал должен был вынести свя-
тителю Тихону смертный приговор.

В это время Патриарх Тихон об-
ладал уже всемирным авторите-
том. Весь мир следил с особенным 

беспокойством за ходом судебного 
процесса, мировая печать была полна 
возмущениями по поводу привлече-
ния Патриарха Тихона к суду. И пози-
ция власти изменилась: вместо выне-
сения смертного приговора Патриарх 
был «лишен сана» обновленцами, 
после чего власти начали усиленно 
добиваться от него покаяния.

Не имея достоверной информа-
ции о положении Церкви, Патриарх 
должен был получить из газет пред-
ставление о том, что Церковь гиб-
нет… А между тем деятели ВЦУ 
перессорились между собой, раско-
лолись на разные группы и все боль-
ше внушали отвращение верующе-
му народу. Патриарху Тихону было 
предложено освобождение из-под 
ареста при условии публичного «по-
каяния», и он решил пожертвовать 
своим авторитетом ради облегчения 
положения Церкви. 16 июня 1923 г. 
Патриарх Тихон подписал известное 
«покаянное» заявление в Верховный 
Суд РСФСР, запомнившееся слова-
ми: «… я отныне советской власти 
не враг».

Расстрел Патриарха не состоялся, 
но в застенках Лубянки было получе-
но «покаянное» заявление Патриарха 
Тихона, поставившее под сомнение 
в глазах ревнителей чистоты церков-
ной позиции стойкость Святителя. 
С тех пор перед епископами будет 
постоянно стоять вопрос о том, что 
лучше –  сохранить неповрежденным 
свое свидетельство об Истине перед 
лицом пыток и смерти или путем 
компромисса постараться получить 
свободу и на свободе еще послужить 
Церкви.

27 июня 1923 г. закончилось более 
чем годовое пребывание Патриарха 
Тихона под арестом, заточение его 
во внутренней тюрьме ГПУ, и он был 
переведен вновь в Донской мона-
стырь. Еще раньше, 13 марта 1924 г., 
следственное дело по обвинению 
Патриарха Тихона было прекраще-
но постановлением Политбюро ЦК 
РКП(б). Закончилось, не начавшись, 
одно из самых громких судебных дел 
того страшного времени.

28 июня 1923 г., на следующий 
день после освобождения из вну-
тренней тюрьмы на Лубянке, Свя-
титель Тихон поехал на Лазаревское 
кладбище, где совершалось погре-
бение известного старца отца Алек-
сея Мечёва. «Вы, конечно, слышали, 
что меня лишили сана, но Господь 
привел меня здесь с вами помолить-
ся…» –  сказал Патриарх Тихон во 
множестве собравшемуся народу 
(отца Алексея Мечёва знала вся Мо-
сква). Встречен он был с восторгом, 
народ забросал его коляску цветами. 
Сбылось предсказание отца Алексея: 
«Когда я умру, вам будет большая ра-
дость».

Любовь народная к Патриарху Ти-
хону не только не поколебалась в свя-
зи с его «покаянным» заявлением, но 
стала еще больше. Его все время при-
глашали служить, часто он служил 
в большом летнем соборе Донского 
монастыря, именно в последние два 
года жизни Святейший Патриарх Ти-
хон совершил особенно много архие-
рейских хиротоний. Обновленческие 
приходы сразу стали возвращаться 
в юрисдикцию Патриарха Тихона. 
Перешедшие к обновленцам архи-
ереи и священники во множестве 
приносили покаяние Святейшему Па-
триарху Тихону, который милостиво 
принимал их снова в общение, при-
глашал служить с собой и часто даже 
одаривал этих изменников.

Последний период жизни Свя-
тейшего Патриарха Тихона поисти-
не был восхождением на Голгофу. 
Постоянные провокации ЧК, злоба 
и клевета обновленцев, непрерывные 
аресты и ссылки архиереев и духо-
венства… Лишенный всякого управ-
ленческого аппарата, Патриарх Тихон 
часто не имел связи с епархиальными 
архиереями, не имел нужной инфор-
мации, должен был все время как бы 
разгадывать тайный смысл назойли-
вых требований чекистов и противо-
стоять им с наименьшими потерями.

Фактически всякий раз, когда Па-
триарх отвергал очередное требова-
ние советской власти, арестовывался 
и посылался на смерть кто- либо из его 



10 № 2 (171) 2025 год

ближайших помощников. Положение 
Патриарха Тихона в это время ярко 
изображает эпизод, связанный с тре-
бованием Е. А. Тучкова ввести в Цер-
ковное управление протоиерея Крас-
ницкого –  главы «Живой Церкви», 
предателя, который будто бы покаялся.

В это время к Патриарху Тихону, 
освободившись на короткое время из 
ссылки, прибыл митрополит Кирилл 
(Смирнов), один из самых любимых 
его соратников. Между ними состоя-
лась замечательная беседа. Митропо-
лит Кирилл сказал: «Не нужно, Ваше 
Святейшество, вводить в высшее 
церковное управление этих комис-
саров в рясах». Патриарх Тихон на 
это ему ответил: «Если мы не будем 
идти на компромиссы, то тогда все 
вы будете расстреляны или аресто-
ваны». И митрополит Кирилл сказал 
Патриарху: «Ваше Святейшество, мы 
теперь только на это и годимся, что-
бы в тюрьмах сидеть». После этого, 
получив адрес от Елисаветградского 
духовенства с просьбой не включать 
Красницкого в Высшее церковное 
управление, Патриарх написал на 
нем резолюцию, которая очень хоро-
шо характеризует его духовный об-
лик: «Прошу верить, что я не пойду 
на соглашения и уступки, которые 
приведут к потере чистоты и крепо-
сти Православия».

Резолюция эта показывает, что 
Патриарх уповал на доверие наро-
да, и народ действительно верил ему. 
Силу свою Святейший Патриарх Ти-
хон черпал именно в вере и верой 
призывал сопротивляться всякому 
преступлению, всякому злу.

Замысел с введением Красницкого 
в Церковное управление провалился, 
и в ответ на это Тучковым было за-
прещено и упразднено епархиальное 
управление, епархиальные собрания. 
Патриарх Тихон, оставшись без со-
сланного уже в Соловки владыки 
Иллариона (Троицкого), трудится те-
перь вместе с митрополитом Крутиц-
ким Петром (Полянским). Он служит 
во многих храмах, принимает людей, 
его дверь всегда открыта для всех. 
Он удивительно доступен и прост 

и старается утверждать Церковь, ут-
верждать всех, кто приходит к нему, 
своей любовью, своей службой, сво-
ей молитвой. Характерно, что за семь 
лет своего патриаршества он совер-
шил 777 литургий и около 400 вечер-
них богослужений. То есть получает-
ся, что он служил примерно каждые 
два- три дня… В первый период до 
ареста Патриарх чаще всего служил 
в Крестовом в честь преподобного 
Сергия храме Троицкого подворья, 
после ареста –  в Донском монастыре. 
И всегда он очень много ездил и по 
московским храмам.

Но жизнь святителя все время 
была под угрозой. Кто-то несколько 
ночей подряд пилил железную решет-
ку на окнах патриаршей квартиры на 
втором этаже. 9 декабря 1924 г. вне-
запно дверь квартиры была открыта 
ключом, и в квартиру вошли два чело-
века. Навстречу им вышел любимый 
келейник Святейшего Патриарха Яков 
Анисимович Полозов, который был 
убит в упор тремя выстрелами «бан-
дитов». Очевидно, выстрелы пред-
назначались Патриарху, так как в это 
время обычно он оставался один.

Патриарх Тихон, чрезвычайно лю-
бивший Якова Анисимовича, пере-
жил эту смерть очень тяжело. Он по-
нимал, что пуля предназначалась ему, 
поэтому повелел похоронить своего 
келейника рядом со стеной храма 
в Донском монастыре. Тучков это за-
прещал, но Патриарх Тихон сказал: 
«Он будет лежать здесь», –  и завещал 
себя похоронить рядом с ним, по дру-
гую сторону стены храма, что и было 
потом исполнено.

Страшное напряжение, посто-
янная борьба подточили здоровье 
Патриарха. Видимо, предчувствуя 
опасность, Патриарх воспользовался 
правом (предоставленным ему Со-
бором 1917 года) оставить после себя 
завещание, указав трех Местоблю-
стителей Патриаршего престола на 
случай своей смерти. Он написал это 
завещание 25 декабря 1925 г. (7 янва-
ря по новому стилю), на Рождество 
Христово, и вскоре после этого был 
помещен в больницу.

В больнице Патриарх Тихон ско-
ро стал чувствовать себя лучше. На-
чался Великий Пост, и он стал часто 
выезжать на богослужения. Все глав-
ные службы Великого Поста старался 
проводить в Церкви. После служб он 
возвращался в больницу (это была 
частная больница Бакунина на Осто-
женке, напротив Зачатьевского мона-
стыря). Последнюю свою литургию 
он совершил в воскресенье пятой 
недели Великого Поста, 5 апреля, 
в храме Большого Вознесения у Ни-
китских ворот.

21 марта 1925 г. состоялся очеред-
ной допрос находящегося в лечеб-
нице больного Патриарха. Сразу же 
после допроса было оформлено по-
становление об избрании меры пре-
сечения, однако графа осталась не-
заполненной и не была проставлена 
дата, очевидно, для решения вопроса 
на более высоком уровне.

В день Благовещения 7 апреля 
Святейший Патриарх Тихон соби-
рался служить литургию в Елохово 
в Богоявленском соборе, но не смог, 
чувствуя себя плохо. Однако по тре-
бованию Тучкова он был увезен из 
больницы на какое-то заседание.

Когда он вернулся, к нему не-
сколько раз приезжал митрополит 
Петр (Полянский), последнее посе-
щение закончилось только в 9 часов 
вечера. Святитель должен был му-
чительно редактировать текст воз-
звания, которое настойчиво, срочно 
и как всегда ультимативно требовал 
Е. А. Тучков. Текст был заготовлен 
в ГПУ и имел неприемлемое для 
Патриарха содержание. Патриарх 
переправлял, Тучков не соглашал-
ся. На требования Тучкова, переда-
ваемые через митрополита Петра, 
Святитель Тихон отвечал: «Я этого 
не могу». На каком варианте оста-
новился бы Святейший Патриарх, 
если бы продлилась его жизнь, и был 
ли им подписан текст, появивший-
ся в «Известиях» 14 апреля 1925 г. 
в качестве предсмертного завеща-
ния, теперь сказать невозможно. 
После ухода митрополита Петра Па-
триарх попросил сделать ему укол 



11№ 2 (171) 2025 год

снотворного и сказал: «Ну вот, я те-
перь усну. Ночь будет долгая- долгая, 
темная- темная». Укол был сделан, но 
вскоре Святейшему Патриарху сде-
лалось очень плохо.

В 23 часа 45 минут 7 апреля, свя-
той Патриарх спросил: «Который 
час?» Получив ответ, сказал: «Ну, 
слава Богу». Потом трижды повто-
рив: «Слава Тебе, Господи!» и пере-
крестившись два раза, тихо отошел 
ко Господу. Немедленно был вызван 
митрополит Петр, и почему-то тотчас 
приехал Тучков. Он потирал руки от 
радости, улыбался и тут же присво-
ил себе четыре тысячи руб лей, со-
бранные прихожанами на постройку 
отдельного домика в Донском мона-
стыре для Патриарха Тихона.

Перед похоронами Патриарх Ти-
хон был перевезен в Донской мона-
стырь. На похороны его съехались 
почти все епископы Русской Церк-
ви, их было около шестидесяти. 
Было вскрыто завещание Патриарха, 
в котором назывались три Место-
блюстителя Патриаршего престола. 
Первым Местоблюстителем был на-
зван митрополит Казанский Кирилл 
(Смирнов), который в это время на-
ходился в ссылке и поэтому воспри-
нять местоблюстительство не имел 
возможности. Вторым Местоблюсти-
телем был снова назван старейший 
иерарх Русской Церкви митрополит 
Ярославский Агафангел (Преобра-
женский). Он также находился в это 
время в ссылке. Третьим Местоблю-
стителем Патриаршего престола был 
назван митрополит Крутицкий Петр 
(Полянский). Решением всего налич-
ного собрания архиереев, по суще-
ству представлявшего собой Собор 
Русской Православной Церкви, он 
воспринял звание Местоблюстителя 
Патриаршего престола.

Прощание с Патриархом было от-
крытое. Невиданные толпы людей 
шли прощаться с ним день и ночь. 
Останавливаться у гроба было нель-
зя, но по подсчетам мимо гроба 
прошло около миллиона человек. 
Сонмом епископов и священства 
было совершено торжественнейшее 

погребение Патриарха Тихона при 
стечении колоссальных толп народа.

Не только весь Донской мона-
стырь, но и все окружающие улицы 
были полностью запружены людьми. 
Конечно, никакая милиция не мог-
ла бы справиться с такой толпой, но 
всеми был соблюден полный благо-
говейный порядок, не было никаких 
скандалов, никакого шума. Все про-
вожали своего Пастыря и отца в бла-
гоговении. Так закончилась жизнь 
великого святого. Для Патриарха 
Тихона было характерно удивитель-
ное смирение, кротость, тихость. Он 
был великим молитвенником и всег-
да предавал себя в волю Божию. Его 
службы отличались торжественно-
стью и глубокой молитвенностью. 
Существует несколько замечатель-
ных свидетельств о его духовной 
жизни. Очень характерно свиде-
тельство конвоиров, которые стерег-
ли его во время домашнего ареста. 
«Всем хорош старик, –  говорили 
они, –  только вот молится долго по 
ночам. Не задремлешь с ним». Сам 
Патриарх Тихон говорил: «Я готов 
на всякое страдание, даже на смерть 
во имя веры Христовой». Другие его 
слова объясняют «компромиссные» 
послания: «Пусть погибнет мое имя 
в истории, только бы Церкви была 
польза».

В заключение можно привести 
слова нескольких церковных деяте-
лей о Патриархе Тихоне. «Патриарх 
в узах во главе России, в узах стал 
светом мира. Никогда от начала исто-
рии Русская Церковь не была столь 
возвышена в своей главе, как она 
была возвышена в эти прискорбные 
дни испытаний, и во всем христи-
анском мире нет имени, которое по-
вторялось бы с таким уважением, как 
имя главы Русской Церкви» (прот. 
Сергий Булгаков). «Он, Патриарх 
Тихон, исчерпал все возможные для 
Церкви и церковного человека меры 
примирения с властью гражданской 
и явился жертвой в самом внутрен-
нем, широком и глубоком смысле 
этого слова. Жертвуя собою, своим 
именем, своей славой исповедника 

и обличителя неправды, он унижал-
ся, когда переменил свой тон с вла-
стью, но никогда не пал. Он унижал 
себя, но никого больше, не сохра-
нялся и не возвышался унижением 
других. Он не щадил себя, чтобы 
снискать пощаду пастырям, народу 
и церковному достоянию. Его ком-
промиссы –  делание любви и сми-
рения. И народ это понимал и жа-
лел его искренне и глубоко, получив 
полное убеждение в его святости. 
Это мужественное и кротчайшее су-
щество, это исключительно безуко-
ризненная святая личность» (прот. 
Михаил Польский).

Есть еще одно свидетельство свя-
тости Патриарха Тихона, которое мало 
известно. В Париже некий недавно 
обратившийся к вере православный 
врач М. пришел к митрополиту Евло-
гию, патриаршему экзарху Западной 
Европы, и сообщил ему, что он видел 
сон. Во сне ему было сказано: «Вот, 
идет Божия Матерь за душою Патри-
арха Тихона, –  со святым Василием 
Великим, который много помогал ему 
при жизни в управлении Церковью». 
После этого он услышал некий шум 
и понял, что проходит Божия Матерь. 
На этом сон кончился. Врач стал спра-
шивать митрополита Евлогия, почему 
с Божией Матерью шел Василий Ве-
ликий? На это митрополит Евлогий 
ответил, что Патриарх Тихон в миру 
носил имя в честь святого Василия 
Великого. На другой день поступили 
газетные сообщения о кончине Патри-
арха Тихона. Именно в тот момент, 
когда Патриарх Тихон умирал, Божия 
Матерь явилась этому доктору.

Патриарх Тихон обладал даром 
прозорливости, он многим предска-
зал будущее. Сам он, конечно, часто 
будущее предвидел и навык вручать 
себя, судьбу Церкви, паствы, всех 
своих ближних воле Божией, кото-
рой он всегда был верен и всегда ее 
искал. И верил, что воля Божия одна 
только может управить Церковью, 
она одна спасительна.

Протоирей Владимир Воробьев
https://pravoslavie.ru



12 № 2 (171) 2025 год

Для человека, лишь переступающего порог храма или задумывающегося о вере, Православие 
нередко предстает как нечто громоздкое, а потому отталкивающее. Пестрота церковных уста-
новлений –  посты, многочисленные правила и каноны, строгие заповеди, сложные тексты свя-
тых отцов –  легко могут смутить неофита. Все это кажется неподъемным грузом запретов 
и ограничений, нагромождением требований, лишенных ясной связи. Неудивительно, что че-
ловек теряется: хватается то за внешнее благочестие, то за буквальное исполнение чьих-то 
советов, не зная, с чего по-настоящему начать, что читать и где искать смысл церковных пред-
писаний. Жития старцев сменяет эсхатология, а последнюю –  демонология. В результате, не 
получив еще элементарных понятий об основах веры, человек уже становится «специалистом» 
по пророчествам старцев. Возникает ощущение хаоса, где невозможно отличить главное от 
второстепенного.

Но так ли это на самом деле? Если отбросить суету 
первых впечатлений и попытаться проникнуть в самую 
суть, мы увидим: путь христианина в Православии –  это 
не хаотичное метание от того, что нравится, к тому, что 
необходимо, а последовательное духовное восхожде-
ние. Здесь есть своя внутренняя логика и постепенность, 
подобная росту живого организма. И если попытаться 

выделить те ключевые опоры или этапы, на которых 
зиждется это восхождение и которые формируют его 
стержень и задают направление, то мы неизбежно придем 
к трем главным: вере, молитве и любви. Именно они, как 
три столпа, выстраивают стройную картину духовного 
становления, придавая смысл всем остальным церковным 
установлениям.

ДУХОВНОЕ ВОСХОЖДЕНИЕ ДУХОВНОЕ ВОСХОЖДЕНИЕ 

В ТРЕХ ДЕЙСТВИЯХ: В ТРЕХ ДЕЙСТВИЯХ: 

ВЕРИТЬ, МОЛИТЬСЯ, ЛЮБИТЬВЕРИТЬ, МОЛИТЬСЯ, ЛЮБИТЬ



13№ 2 (171) 2025 год

Вера

Первый и безусловный камень, на котором зиждется 
все здание духовной жизни в Православии, –  это вера. 
Апостол Павел недвусмысленно указывает: «Надлежит 
приходящему к Богу веровать, что Он есть» (Евр. 11; 
6). Без этой исходной точки, без этого сердечного и раз-
умного приятия бытия Божия все последующие шаги 
теряют смысл. Богоугождение, то есть стремление 
к жизни по воле Творца, попросту невозможно без веры 
в Самого Бога. Она не абстрактная философская идея, 
а живое, личностное доверие Тому, Кто есть не просто 
объект догматических формулировок и рассуждений, 
а мой живой Собеседник, мой личный Спаситель, пи-
тающий меня и пекущийся обо мне каждую секунду 
моей жизни.

Представим себе строительство храма. Возведение 
духовного храма имеет те же принципы, что и строитель-
ство материального. Прежде возведения стен, куполов 
и украшений необходим прочный, глубоко заложенный 
фундамент. Без него дальнейшая работа невозможна 
в принципе. Такова и вера для христианина. Это та не-
видимая, но абсолютно реальная опора, на которой будет 
воздвигаться весь строй личных до-
бродетелей, вся практика церковной 
жизни. Без этого четко осознанного 
фундамента –  Кому мы молимся, на 
Кого уповаем, ради Кого стараемся 
жить иначе –  любые подвиги по-
ста, молитвенные правила, чтение 
святоотеческих поучений рискуют 
превратиться в бессмысленный ритуал или тягостную 
необходимость. Ведь что есть дело без веры в него? Это 
настоящее мучение, отбывание повинности, которое со-
провождается лишь желанием скорейшего его заверше-
ния. Человек обязан строго отдавать себе отчет: он верит 
в Единого Бога, Троицу в Лицах, верит в Господа Иисуса 
Христа как Бога воплотившегося, пришедшего во плоти, 
распятого и воскресшего ради нашего спасения.

Здесь возникает принципиально важный момент –
правильность веры.

«Все, приходящие к Богу и желающие сподобиться 
вечной жизни, по преимуществу должны неукоризненно 
соблюдать православную веру; и ни для успешного полу-
чения чинов, ни из ласкательства перед сильными, или 
по страху к ним, не делаться предателями неоцененного 
сокровища веры» (прп. Ефрем Сирин).

Мир предлагает множество духовных путей, систем 
верований, каждая со своим набором истин и практик. 

Однако для человека, избравшего Православие своим 
духовным домом и Иисуса Христа –  единственным Спа-
сителем и Господом, иные учения могут нести не просто 
академический интерес, но смертельную опасность для 
души. Если сама основа –  вера –  изначально ложна, если 
избран не Христос Спаситель, а иной «спаситель» (даже 
если им буду я сам) или путь, то все последующие труды, 
сколь бы велики они ни были, окажутся напрасными. 
Можно всю жизнь усердно следовать чуждым предпи-
саниям, предаваться строгой аскезе, но так и не прибли-
зиться к Истине и Жизни Вечной. Ошибиться в выборе 
фундамента –  значит обречь все здание на разрушение. 
Именно об этом говорит притча Спасителя, в которой Он 
сравнивает таких людей с теми, кто построил свой дом 
на песке без основания (Мф. 7; 26). Как следствие, после 
смерти таких работников их труд ожидает «разрушение 
велие» –  разочарование и крах, масштаб которого в со-
временных исторических реалиях мы даже примерно не 
в силах осознать.

Молитва

Именно вера, живая и осознанная, становится тем 
ключом, который отмыкает дверь к следующей, неотъ-

емлемой ступени христианского 
делания –  молитве. Молиться по-
настоящему, не как механическое 
чтение текстов, а как беседа сердца 
с живым, лично знаемым Богом, не-
возможно без веры. Вера наполня-
ет слова молитвы смыслом и чув-
ством, обращает их к конкретному 

Лицу –  Отцу Небесному, Сыну и Святому Духу. Поэтому 
вера –  это не только начало, но и неиссякаемый источник, 
из которого христианин черпает силы для дальнейшего 
восхождения, для принятия тех духовных дарований, 
которые щедро предлагает ему Церковь Христова на пути 
к совершенству в Любви.

Если вера –  это фундамент, то молитва –  естественное 
и необходимое дыхание духовной жизни, рожденное этой 
верой. Будучи разумными и словесными существами, соз-
данными по образу Божию, мы не можем верить в Лич-
ного Бога и не вступать с Ним в общение. Тем паче, когда 
этот Бог –  Всемогущий Творец, «в Котором мы живем 
и движемся и существуем» (Деян. 17; 28). Исторически 
человек, ощущая свою ограниченность и глубокую зави-
симость от высших сил, всегда обращался к ним с прось-
бами. Полученное, через непосредственное Откровение, 
знание об истинном Боге со временем было утрачено 
и искажено, что привело к забвению подлинного Творца 

Путь христианина – это не 
хаотичное метание от того, 
что нравится, к тому, что не-
обходимо, а последовательное 
духовное восхождение



14 № 2 (171) 2025 год

и Его замене политеистическими верованиями и язы-
ческими культами. Поэтому часто это обращение было 
слепым, направленным к ложным богам или безличным 
стихиям мира, суть которых оставалась для человека 
сокрытой.

Православная (то есть правильная, богоугодная) мо-
литва принципиально иная. Она не формальный ритуал, 
не магическое заклинание и не простое «вычитывание» 
текстов, хотя молитвословия и каноны по-своему важ-
ны как школа. Суть ее –  в живом, личностном разговоре 
с Живым Богом. Это доверительная беседа чада с От-
цом Небесным, творения с Творцом, спасенного со Спа-
сителем. Бог ведом верой, и молитва есть воплощение 
этой веры в действие, в диалог –  от сердца к сердцу. При 
этом мы твердо знаем: Ему открыты все движения на-
шего сердца, все наши нужды еще до произнесения слов 
(Мф. 6; 8). Однако это знание не отменяет молитву, но 
побуждает человека к проявлению свободного волеизъяв-
ления, к возможности научиться ей. Господь сравнивает 
такого терпеливого молитвенника с человеком, стучащим 
в двери милосердия Божия, которому однажды непре-
менно отворят (Мф. 7; 8).

Неслучайно в аскетическом 
предании Православия молитва 
именуется «матерью добродете-
лей». Почему? Потому что имен-
но в горниле искренней молитвы 
рождаются, взращиваются и совер-
шенствуются все прочие христианские добродетели: 
смирение, терпение, кротость, покаяние, воздержание. 
Молитва проверяет наше смирение (осознаем ли свою 
немощь перед Богом?), укрепляет терпение (способны 
ли мы к постоянству?), научает кротости (можем ли 
мы спокойно принять Божественный отказ?), подготав-
ливает сердце для любви. Она не просто сопутствует 
добродетелям –  она их объемлет и животворит. Поэтому 
состояние молитвы –  главный показатель подлинно-
сти и глубины духовной жизни христианина. В этом 
смысле интересно и знаменательно монашеское при-
ветствие: «Как твоя молитва?» Оно заменяет светское 
«Как жизнь?» Ибо для верующего понятия «молитва» 
и «жизнь» неразделимы. Нет живой молитвы –  нет 
и подлинной духовной жизни.

«Почувствуй потребность в молитве, –  говорит пре-
подобный Паисий Святогорец. –  Как телу, чтобы жить, 
нужна пища, так и душа, чтобы жить, должна питаться. 
Если она не будет питаться, то ослабеет, а потом наступит 
духовная смерть».

Как и любая добродетель, молитва имеет свою 
последовательность, свою школу. Она начинается 

с усилия, с молитвы новоначальной, часто рассеянной 
и краткой, зачастую формальной, требующей дисци-
плины ума и воли. Постепенно, через труд и постоян-
ство, через очищение сердца она может (благодатью 
Божией) восходить к большей сосредоточенности, те-
плоты, к молитве умной и сердечной. И на этой вер-
шине, когда молитва становится неотъемлемым со-
стоянием души, ее непрестанным дыханием (1 Фес. 
5; 17), от слов переходит к сердечному чувству, она 
естественно и неизбежно порождает и выражает со-
бой высшую добродетель –  Любовь. Ибо подлинная 
молитва –  это школа любви к Богу и, как следствие, ко 
всякому человеку.

Любовь

Наконец мы подошли к вершине. Если вера –  осно-
вание, а молитва –  животворящее дыхание духа, то лю-
бовь есть сама цель и бесконечный конец христианско-
го пути. Недаром апостол называет ее «совокупностью 
совершенства» (Кол. 3; 14). Но как говорить о том, 
что есть само Имя Божие (1 Ин. 4; 8)? Полнота Боже-

ственной Любви непостижима для 
тварного ума. Однако Спаситель 
заповедал: «Будьте совершенны, 
как совершен Отец ваш Небесный»
(Мф. 5; 48). И эта заповедь –  не 
призыв к невозможному, а путь 

к бесконечному восхождению, к уподоблению Творцу 
по мере наших немощных сил. На этом пути мы имеем 
множество ярких примеров святых, которые явили эту 
любовь в действии: не словами, а жизнью, отданной до 
конца за ближних, воплощая высшую заповедь Христа. 
Принять ближнего таким, какой он есть, покрыть его 
немощи, сознательно остаться в невыгодном положе-
нии, чтобы облегчить участь другого, принять чужую 
боль близко к сердцу, разделить чужие страдания своим 
сочувствием, чтобы облегчить их, –  всё это и многое 
другое есть проявление деятельной любви, явленной 
нам во многих примерах исторической Церкви. Луч-
ше всех эту мысль выразил апостол Павел: «Для всех 
я сделался всем, чтобы спасти, по крайней мере, не-
которых» (1 Кор. 9; 22).

Любовь –  не просто одна из добродетелей. Она –
верный показатель всей духовной жизни человека, 
мерило его зрелости во Христе. Именно по ее присут-
ствию, глубине и действенности судят о подлинности 
веры и молитвы. «Если я сделаю много… а любви не 
имею, –  то я ничто», –  предупреждает тот же апостол 
(1 Кор. 13; 1-3). Но как проверить свою любовь к Богу, 

Сохранить чистоту Право-
славия – жизненная задача каж-
дого верующего



15№ 2 (171) 2025 год

Существу невидимому? Критерий дан вполне ясно –
любовь к видимому человеку, образу и подобию Бо-
жию.

«От ближнего зависит и жизнь, и смерть души, –  ут-
верждает Антоний Великий. –  Приобретая брата, приоб-
ретаем Бога; соблазняя брата, грешим против Христа».

Невозможно разорвать эту связь: подлинная любовь 
к Богу неизбежно изливается в деятельную, жертвенную 
любовь к ближнему, вершиной которой является любовь 
к врагам.

Увы, сегодня само понятие любви катастрофиче-
ски искажено. Ее часто низводят до низменных чувств 
или порочного вожделения, ставят на службу эгоизму. 
Современный культ провозглашает любовь к себе как 
высшую ценность. Ближний превратился в средство, 
инструмент для достижения личных целей, удовлет-
ворения амбиций или получения выгоды. Бескорыстие 
осмеяно, расчет и прагматизм возведены в добродетель. 
Эта всеобщая холодность, превращение доверительных 
отношений в товарно- потребительские гасит искры 
подлинной любви в душах еще способных на нее. Видя, 
как добродетель осмеивается, а благородство попира-
ется корыстью, человек может впасть в уныние, раз-
увериться в самой возможности любви, разочароваться 
в человеке и человечности как таковой, замкнуться 
в скорлупе собственных интересов. «И по причине 
умножения беззакония, во многих охладеет любовь»
(Мф. 24; 12), –  констатирует Евангелие печальный ре-
зультат преобладания дурного примера.

Но Христос звал нас выше. «Если вы любите лю-
бящих вас, какая вам награда? Не то же ли делают 
и мытари?» (Мф. 5; 46). Дурной пример большинства, 
идущего «широким путем» потребления и себялюбия, не 
отменяет Божественный идеал. Верующий призван быть 
светом, заметно отличаться от окружающей тьмы расчет-
ливости и наживы. Его любовь –  не сентиментальность, 
не самоубийственная безрассудность, а сознательный 
выбор, сила духа, способность любить врагов, молиться 
за гонителей (Мф. 5; 44), творить добро без ожидания 
благодарности.

«Если образ Божий будет ввергнут в страшное пламя 
ада, и там я должен почитать его, –  уверяет святитель 
Игнатий (Брянчанинов). –  Что мне за дело до пламени, 
до ада! Туда ввергнут образ Божий по суду Божию: мое 
дело –  сохранить почтение к образу Божию и тем сохра-
нить себя от ада. И слепому, и прокаженному, и повреж-
денному рассудком, и грудному младенцу, и уголовному 
преступнику, и язычнику окажи почтение как образу Бо-
жию. Что тебе до их немощей и недостатков! Наблюдай 
за собой, чтоб тебе не иметь недостатка в любви».

Это крестный путь, но именно он –  кратчайшая дорога 
в Царство Божие. Пока стоит мир, любовь –  не устарев-
шая категория, а единственная сила, способная его пре-
образить.

«Зло, которое сейчас в мире, будет еще сильнее, –  пи-
сал страстотерпец император Николай II. –  Но не зло 
победит зло, а только любовь».

Она была, есть и до скончания века останется верши-
ной и мерилом подлинно христианской жизни, венчаю-
щей крестный путь христианина.

Итак, чтобы удержаться на этом нелегком, но бла-
годатном пути духовного подвига, важно ясно видеть 
главные опорные точки или ориентиры православ-
ного пути. Не отрицая значимости всего богатства 
церковного предания, важно понять его иерархию, 
чтобы не увлечься «советами старцев», забыв о фун-
даментальных заповедях Божиих. Веру –  как твердое 
основание и верный ориентир на пути ко Христу. 
Сохранить чистоту Православия –  жизненная задача 
каждого верующего. Потеря веры (речь не только 
о догматических заблуждениях, но и о личном пе-
реживании Бога) означает потерю всего –  беспрос-
ветный путь бессмысленных упражнений, ведущих 
в духовный тупик. Молитву –  матерь и сердцевину 
всех добродетелей, трудную школу, полную паде-
ний и восстаний, но несущую подлинные утеше-
ния и являющую меру духовной зрелости человека. 
И наконец, любовь –  как вершину и вечную цель. 
Подлинная любовь к Богу неотделима от деятель-
ной, жертвенной любви к образу Божию –  человеку. 
Воспринять любовь –  значит стать «согражданином 
святым и своим Богу» (Еф. 2; 19), родным Ему, имея 
единый дух со святыми и со Христом –  воплощенной 
Любовью.

«Именно любовь –  ни вера, ни догматика, ни мистика, 
ни аскетизм, ни пост, ни длинные моления не составляют 
истинного облика христианина, –  проповедовал святи-
тель Лука Крымский. –  Всё теряет силу, если не будет 
основного –  любви к человеку. Даже самое дорогое, что 
есть для христианина –  вечная жизнь, –  обусловливается 
тем, любил ли человек в жизни своей людей как братьев 
своих».

Держа в памяти эти ориентиры, человек не запу-
тается в потоке духовных задач и устремлений, но 
всегда сможет сохранить трезвость ума, способность 
отличить главное от второстепенного, допустимое от 
необходимого.

Иеромонах Роман 
(Кропотов)



16 № 2 (171) 2025 год

29 мая Министерство образования Новосибирской области отметило Почётной грамо-
той миссионерский отдел Новосибирской епархии Русской Православной Церкви и его руко-
водителя протоиерея Александра Новопашина за труды по воспитанию подрастающего по-
коления и за многолетнюю профилактическую работу, направленную на противодействие 
деструктивным образованиям и экстремизму. Грамота была вручена в Администрации Но-
восибирской области помощнику руководителя миссионерского отдела протоиерея Алексан-
дра Новопашина, протоиерею Игорю Гребенникову.

ПОЧЁТНАЯ ГРАМОТА ПОЧЁТНАЯ ГРАМОТА 
МИССИОНЕРСКОМУ ОТДЕЛУМИССИОНЕРСКОМУ ОТДЕЛУ



17№ 2 (171) 2025 год

Традиция проведения акции 
«Поезд Памяти» берет своё начало 
в 1995 году. Её инициаторами ста-
ли Новосибирская епархия Русской 
Православной Церкви, Совет ветера-
нов Новосибирской области и адми-
нистрация Новосибирской области. 
Первый Поезд был посвящён празд-
нованию 50-летия Победы в Великой 
Отечественной вой не. В дальнейшем 
при активном участии и помощи 
Западно- Сибирской железной доро-
ги акция стала традиционным еже-
годным мероприятием.

Деятельность Поезда в этом 
году была организована Новоси-
бирской митрополией совместно 

Поезд Памяти за «Духовное Поезд Памяти за «Духовное 
возрождение России»возрождение России»

С 21 по 30 апреля 2025 года прошла духовно- просветительская социально- благотворительная 
акция «Поезд Памяти “За духовное возрождение России”», посвященная 80-летию со дня Победы 
в Великой Отечественной вой не в рамках Года защитника Отечества.



18 № 2 (171) 2025 год

с Правительством Новосибирской 
области, Управлением Западно- 
Сибирской железной дороги, мини-
стерством здравоохранения Новоси-
бирской области, министерством труда 
и социального развития Новосибир-
ской области, министерством реги-
ональной политики Новосибирской 
области, министерством культуры Но-
восибирской области и министерством 
образования Новосибирской области.

Протяженно сть  маршрут а 
в 2025 году составила 1467 км на по-
езде и 6848 км на автобусах до уда-
ленных поселений. Всего же мисси-
онеры проехали 8315 км.

Поезд стартовал с вокзала 
«Новосибирск- Главный», а завершил 



19№ 2 (171) 2025 год

свой путь в Бердске. Состав включал восемь вагонов, 
в которых расположились 187 пассажиров –  21 священ-
нослужитель с 14 помощниками, 12 врачей, в том числе 
узкие специалисты, 120 участников творческих коллек-
тивов, работники организаций соцзащиты и центра со-
цобслуживания, представители Правительства Новоси-
бирской области, министерства культуры и министерства 
образования Новосибирской области. Участие в работе 
Поезда приняли специалисты по профилактике зависимо-
стей, пропаганде здорового образа жизни, по тактической 
медицине, представители Ассоциации ветеранов СВО, 
Центра патриотического воспитания, Дома обществен-
ных объединений, Главного управления Минюста Рос-
сийской Федерации по Новосибирской области, Женской 
ассамблеи Новосибирской области.

За время путешествия Поезд проехал Баганский, Ба-
рабинский, Искитимский, Каргатский, Коченевский, Коч-
ковский, Краснозерский, Куйбышевский, Купинский, 
Маслянинский, Тогучинский, Убинский, Чановский, Че-
репановский, Усть- Таркский, Чистоозерный и Чулым-
ский муниципальные районы Новосибирской области, 
Карасукский и Татарский муниципальные округа Ново-
сибирской области и городские округа города Бердск 
и Искитим. В общей сложности участники акции по-
сетили 99 населенных пунктов Новосибирской области. 
Все мероприятия освещались местными СМИ и сопро-
вождались фото- и видеосъемкой.

По прибытии в населенный пункт рабочий день на-
чинался в 8:30 утра на вокзале с торжественной встречи 
участников Поезда и совместного совещания админи-
страции района с руководителями миссионерских групп, 
где определялся объем и порядок работы в этом районе.

Шесть групп, составленных из священнослужителей 
с помощниками и представителей творческих коллек-
тивов, разъезжались в удаленные села. Седьмая группа 
занималась организацией и проведением образователь-
ных конференций, круглых столов с преподавателями 
и учащимися различных образовательных учреждений. 
Во всех районных центрах преосвященнейшие еписко-
пы и местное духовенство принимали активное участие 
в работе духовной миссии.

Практически во всех населенных пунктах (райцен-
трах, селах), где побывали миссионеры, проводились 
собрания и заупокойные литии у памятников воинам, 
погибшим в Великой Отечественной вой не. Кроме 
того, миссионерские группы посещали дома престаре-
лых, дома милосердия, погранзаставы, фельдшерско- 
акушерские пункты, часовни, библиотеки.

Конечно, особое внимание было уделено духовной 
миссии –  священники крестили, исповедовали и прича-
щали местных жителей, служили молебны и панихиды, 
освящали дома, проводили огласительные, а также общие 
и индивидуальные беседы с людьми.

В каждом населенном пункте миссионеры раздавали 
крещаемым миссионерскую литературу.

В составы всех выездных групп входили священники, 
подготовленные для диалога с педагогическими коллек-
тивами, учениками и их родителями. Благодаря распо-
ряжению  министерства образования Новосибирской 
области миссионерам были открыты двери всех сельских 
школ, даже в воскресные дни, учителя приводили своих 
воспитанников в дома культуры  для бесед со священни-
ками. Проводились уроки «Пасха Христова –  Победная 
Пасха» и родительские собрания по теме «Православный 
взгляд на становление семьи и семейное воспитание».

Руководитель отдела профилактики негативных зави-
симостей Новосибирской епархии Андрей Геннадьевич 
Цыплов провел мероприятия по пропаганде здорового 
образа жизни среди молодежи. В них приняли участие 
учащиеся 7-11 классов и студенты колледжей, педагоги 
и руководители учебных заведений, родители. Для педа-
гогов были организованы круглые столы по теме «Роль 
Основ православной культуры в воспитании младших 
школьников», а в городе Черепаново прошла встреча со 
студентами педагогического колледжа на тему «Право-
славные ценности в семейных отношениях». Состоя-
лась и конференция, где священники Валерьян Давы-
дов и Виталий Гуляев выступили с докладами «Влияние 
православных ценностей на становлении русской госу-
дарственности» и «Священники Новосибирской епархии 
в годы Великой Отечественной вой ны».

Миссионеры уделяли внимание не только духовно-
му здоровью, но и здоровью телесному. На базе цен-
тральных районных больниц и поликлиник коллектив 



20 № 2 (171) 2025 год

новосибирских врачей- специалистов проводил консуль-
тации и диагностические обследования населения. Также 
прием и консультации вели специалисты органов со-
циальной защиты, комплексных центров социального 
обслуживания населения, отделения Фонда пенсионного 
и социального страхования Российской Федерации. Нату-
ральная помощь одеждой, обувью и продуктами питания 
оказана малоимущим категориям граждан и гражданам, 
находящимся в трудной жизненной ситуации, малообе-
спеченным семьям.

В миссии участвовали и новосибирские артисты, ко-
торые вместе со священнослужителями ежедневно по-
сещали до 11 населенных пунктов. Творческие коллек-
тивы ГАПОУ НСО «Новосибирский областной колледж 
культуры и искусств», ГАУК НСО «Дом национальных 
культур им. Г. Д. Заволокина», ансамбль песни и пляски 
Сибирского ордена Жукова округа вой ск национальной 
гвардии Российской Федерации и другие проводили кон-
церты, творческие встречи, выставки, лекции, а каждый 

вечер в районных центрах силами ансамбля песни и пля-
ски давались гала- концерты.

Всего деятельностью Поезда Памяти за «Духовное 
возрождение России» в 2025 году было охвачено 40 447 
человек.



21№ 2 (171) 2025 год

25 мая в Новосибирске по благословению митрополита Новосибирского и Бердского Никодима 
состоялся общегородской крестный ход, посвященный церковно- государственному празднику –
Дню славянской письменности и культуры.

В Новосибирске состоялся В Новосибирске состоялся 
общегородской крестный ход общегородской крестный ход 

в честь Дня славянской в честь Дня славянской 
письменности и культурыписьменности и культуры



22 № 2 (171) 2025 год

Молитвенное шествие возглавил митрополит Ново-
сибирский и Бердский Никодим. Вместе с ним в колонне 
шли епископ Карасукский и Ордынский Филипп, епи-
скоп Искитимский и Черепановский Леонид, епископ 
Каинский и Барабинский Владимир, губернатор Ново-
сибирской области Андрей Травников, мэр Новосибир-
ска Максим Кудрявцев, представители правительства 
региона и мэрии города.

Крестоходцы шли от стен кафедрального Вознесен-
ского собора до часовни во имя святителя Николая, где 
был совершен праздничный молебен.

По завершении молебна митрополит Никодим обра-
тился к новосибирцам с архипастырским словом:

«Ныне мы прославляем святых равноапостольных 
братьев Кирилла и Мефодия –  просветителей сла-
вянских народов, ибо они принесли народам нашим 



23№ 2 (171) 2025 год



24 № 2 (171) 2025 год

слово Божие, весть о Воскресшем 
Господе нашем Иисусе Христе, 
Священное Писание.

Прославляя труды и память свя-
тых равноапостольных братьев Ки-
рилла и Мефодия здесь, в центре 
Российской империи, мы возносим 
им молитвы, мы молимся и ко свя-
тителю Николаю, небесному по-
кровителю земли Новосибирской –
Ново- Николаевской, молимся об 
Отечестве нашем, молимся о граде 
нашем, молимся о людях, живущих 
в пределах града и Отечества на-
шего. Ныне мы прославляем и день 
тезоименитства Святейшего Патри-
арха Московского и всея Руси Ки-
рилла, усердно молясь о котором, 
просим у Господа нашего даровать 
ему многолетие и здравие. Всех вас, 
дорогие мои, поздравляю с Днём 
славянской культуры и письменно-
сти, днём памяти равноапостольных 
Кирилла и Мефодия».

Также у Свято- Никольской часов-
ни губернатор Андрей Травников по-
здравил земляков с Днём славянской 
письменности и культуры: «Братья 
Кирилл и Мефодий, создатели сла-
вянской письменности, родились 
в многодетной семье, отец их был 
военным. Старший из братьев, Ме-
фодий, прошёл путь от военнослужа-
щего до монаха, настоятеля монасты-
ря. Мне кажется, очень символично 
и правильно, что основы нашей куль-
туры, главные ценности славянских 
народов были заложены и сформи-
рованы настоящими патриотами –
выходцами из военной среды, позже 
пришедшими к Богу. Они оставили 
нам в наследство величайшее куль-
турное богатство, просветительскую 
и культуроформирующую роль пра-
вославных летописцев и проповед-
ников просто невозможно переоце-
нить. Именно поэтому для нас наш 
родной русский язык –  это не просто 
набор букв, слов, правил, а сформи-
рованная поколениями основа нашей 
духовности и стойкости».

Новосибирская митрополия



25№ 2 (171) 2025 год

2005 год встретил нас многими 
скорбями. До этого мы жили обыч-
ной жизнью без особых проблем –
учились, работали и часто путеше-
ствовали. В церковь заходили редко, 
в основном по праздни-
кам, на службах не быва-
ли, а об исповеди и при-
частии не знали почти 
ничего. И вот настало 
время каких-то нереша-
емых проблем…

Как-то раз в начале 
весны я случайно уви-
дела в Интернете статью 
о Великорецком крест-
ном ходе. Хотела уже 
пролистнуть страничку, 
но что-то задержало мое 
внимание. Крестный ход 
был посвящен святите-
лю Николаю, которого 
в то время мы уже зна-
ли и любили, обраща-
ясь к нему за помощью 
во время путешествий. 
Шестидневный «поход» 
должен был начаться 
в городе Кирове третье-
го июня, удачно совпа-
дая с каникулами и отпу-
ском. Что представляет 
собой крестный ход –  мы 
тогда понимали смутно, но желание 
пойти в него крепло с каждым днем. 
И еще появилась уверенность, что 
святитель Николай поможет решить 
наши проблемы.

Первого июня мы уже гуляли по 
Москве, и в какой-то момент я ощу-
тила беспокойство –  а стоит ли ехать 
в Киров? Вот парки, кафе, можно схо-
дить в планетарий или в театр –  мало 

ли интересных мест в столице… Но 
билеты на поезд уже лежали в карма-
не, и вечером мы поехали на вокзал.

Утром второго июня прибыли 
в Киров, город чистый и ухожен-

ный –  кругом зелень и цветы. Засе-
лившись в гостиницу, отправились 
на прогулку и по магазинам. С со-
бой мы привезли рюкзаки и спаль-
ные мешки, но надо было запастись 
продуктами и всякими мелочами для 
похода. Да, именно так мы представ-
ляли предстоящее путешествие –  как 
трудный поход. Погода портилась, 
накрапывал дождь, и мы решили 

купить непромокаемые туристиче-
ские костюмы, что потом оказалось 
очень кстати. Ненужные в походе 
вещи оставили в гостинице, в каме-
ре хранения.

Выспаться в ту ночь 
не получилось –  надо 
было встать очень ра-
нои в шесть утра быть 
у Свято- Успенского хра-
ма. К этому времени на 
территории храма собра-
лось уже множество лю-
дей с рюкзаками и лами-
нированными иконками 
святителя Николая. Нам 
вручили такие же и веле-
ли повесить их на грудь. 
И вот из церкви вышли 
много священников, вы-
несли большую икону 
Николая Угодника и пе-
редали крепким мужчи-
нам, которые возглавили 
нашу колонну. Один из 
батюшек говорил что-
то в напутствие, но мы 
стояли далеко и не могли 
разобрать слов.

Наконец крестный 
ход потихоньку двинул-
ся по специально пере-
крытым для него улицам 

города. В колонне тут и там слыша-
лось молитвенное пение. Идти было 
легко, хотя рюкзаки наши были до-
вольно тяжелые –  набитые вещами, 
печеньем и дошираком.

Примерно через час колонна втя-
нулась во двор еще одного храма. Это 
была Троицкая церковь. Началась 
служба, долгая и непонятная. Еще 
через два часа мы двинулись дальше. 

Великорецкий крестный ход Великорецкий крестный ход 

2005 года2005 года
На берегу реки Великой в 1383 году произошло обретение Великорецкого образа святителя Ни-

колая, архиепископа Мир Ликийских, чудотворца. В 1392 году икона была перенесена в город Хлы-
нов (Киров), но жители Хлынова дали обет ежегодно возвращать икону к месту ее явления. Так 
была заложена традиция Великорецкого крестного хода.



26 № 2 (171) 2025 год

На выходе из Кирова колонна сильно 
растянулась, и икона святителя Нико-
лая оказалась далеко впереди.

В этот день нам предстояло пре-
одолеть 20 километров. Порядок 
движения таков –  два часа идем, 
один отдыхаем. Кажется, что легко, 
но только на первый взгляд… Долго-
жданный привал. Организаторов не 
видно, люди в колонне обменивают-
ся информацией –  кто что расскажет. 
Так мы узнали, что ночевка будет 
в селе Бибино.

Час отдыха пролетел быстро, и вот 
мы снова идем –  уже не по шоссе, 
а по полю. Накрапывает дождь –  пока 
еще не сильный, но трава мокрая, 
кроссовки тоже. Накатила усталость, 
и уже хочется где- нибудь укрыться от 
этой сырости. Но из колонны не вы-
йдешь, да и отстать боязно.

Второй привал. Ищем сухие ме-
ста под деревьями, достаем бутылки 
с водой и печенье, перекусываем. Ни-
кто ни с кем не знакомится, но какие-
то лица начинают запоминаться.

Снова в путь. Идем в основном по 
полям. По дороге встречаются дере-
веньки, но местных жителей не ви-
дать –  надо полагать, из-за непогоды. 
На очередном привале мы пытаемся 
подойти к иконе святителя Николая, 
но людей вокруг слишком много… 
Опять идем, и уже кажется, что этот 
день никогда не закончится.

Наконец по колонне прокатился 
слух, что подходим к Бибино. Мы уже 
абсолютно мокрые, а в кроссовках 

хлюпает вода. В селе колонна рас-
падается, люди ищут ночлег, но в ос-
новном идут к школе, где собираются 
нас разместить.

Школа пока закрыта, но начался 
молебен. По его окончании на крыль-
це школы появился мужчина и от-
крывает двери. Люди толпятся и пы-
таются быстрее попасть вовнутрь, 
чтобы  занять классы для ночлега. 
И мы сами уже не двигаемся –  нас 
несет толпа.

Один школьный кабинет –  занято, 
второй, третий… Везде под завязку. 
Наконец находим полупустой класс, 
кладем свои спальники в углу и даже 
отгораживаемся партой. Помещение 
моментально заполняется людьми, 
и в него уже не вой ти. Но в нашем углу 
тепло и сухо, и мы счастливы. В окно 
барабанит дождь, а на классной доске 
написано «Здравствуй, лето».

Кто-то говорит, что на улице про-
дают пирожки. Мы просим соседей 
присмотреть за вещами и идем за 
едой. Выбраться из школы трудно –
люди и в коридорах, и на лестницах, 
и даже у самого входа.

Пирожки действительно лежат 
на самодельных прилавках, но их не 
продают, а раздают даром. Кругом 
снуют местные организаторы, скорее 
всего, учителя. Они показывают, где 
стоят наспех сколоченные туалеты 
и где можно взять кипяток. Мы воз-
вращаемся в класс, раздаем пирожки 
и заваливаемся спать –  завтра снова 
ранний подъем.

Около четырех утра по всей шко-
ле зажигают свет. Люди поднима-
ются с трудом –  сказывается долгий 
вчерашний путь. Одежда подсохла, 
но еще сырая. Выходим из шко-
лы и строимся в колонну. Моросит 
дождь. Ощущение полной нереаль-
ности. Рядом говорят, что сегодня 
пройдем почти сорок километров, 
и это тоже не реально.

Но вот колонна тронулась, и сра-
зу началось молитвенное пение. Что 
поют, мы не знаем, но идти стано-
вится легче. Через два часа начина-
ет светать, и мы останавливаемся на 
первый привал. Отдыхать пока не 
хочется –  хочется идти дальше, пока 
есть силы. Начинаем знакомиться 
с соседями. В колонне много киров-
чан. Некоторые идут с детьми, даже 
маленькими. Когда узнают, что мы из 
Новосибирска, удивляются. Замечаем 
сильно нетрезвого мужчину бомже-
ватого вида с недопитой бутылкой 
в руках. Уже не первый привал он 
бродит среди людей, но ни к кому 
не пристает, просто что-то бормочет. 
Каждый раз мы думаем, что больше 
его не встретим, что он заснет под 
каким- нибудь кустом и отстанет от 
хода, но он неизменно появляется 
снова.И еще мы видим старушку лет 
под восемьдесят. Она идет медленно, 
с палочкой, и отдыхать не успевает. 
Когда все выстраиваются после при-
вала, она только подходит к стоян-
ке –  перекрестится и идет дальше со 
всеми.

Из разговоров на привалах мы 
узнаем, что некоторые люди уже 
участвовали в этом крестном ходу 
несколько раз и собираются ходить 
каждый год. Количество паломни-
ков в разные годы разное –  в этот 
раз 5-7 тысяч человек. Подсчитать 
точно сложно, так как люди присо-
единяются к крестному ходу по пути 
или уезжают, когда уже нет сил. Нам 
рассказывают, что в советские време-
на крестный ход был запрещен, и он 
проходил тайно. На дорогах стояли 
кордоны милиционеров. Люди шли 
ночами по лесам и полям и рисковали 
свободой.

Во второй день пути многие силь-
но устают. То и дело зовут врача, ког-
да кому-то становится плохо. Врачи 



27№ 2 (171) 2025 год

действительно идут в колонне и по-
могают. Постоянно слышим молит-
венное пение и привыкаем к нему, да 
и с ним как-то легче. Разговаривать 
в колонне не рекомендуется.

Через несколько часов подходим 
к селу Загарье. Там нас торжественно 
встречают, на уличных столах мно-
го еды, и привал объявлен на целых 
три часа. Идет служба. А после раз-
носится слух, что разрешили пройти 
под иконой святителя Николая и кто 
пройдет, тому будет особая благо-
дать. Народ просто хлынул к ико-
не!  Мы подойти не рискуем, но нас 
вдруг подхватывает течением, и вот 
мы уже рядом и, пригибаясь, прохо-
дим под ней. Благодать, правда, я не 
чувствую, но есть ощущение какой-
то невероятности произошедшего…

На очередном привале кипятим 
воду на газовой плиточке и едим 
доширак. У нас просят плитку, мы 
делимся еще и дошираком. Рюкзаки 
становятся легче, но постоянно мо-
росящий дождь настроения не при-
бавляет. Говорят, что таких дождей 
в крестный ход давно не было. «На-
верное одни грешники собрались», –
смеется какой-то мужчина.

Ночевка ожидается в селе Мо-
настырское, но сколько до него еще 
идти –  никто не знает. Усталость не-
вероятная. Вдалеке мы видим икону 
святителя Николая –  она для нас как 
светлый маячок, –  и вот уже в голо-
ве складывается и постоянно звучит 
короткая молитва:  «Святитель Нико-
лай, моли Бога о нас».

Около шести вечера подходим 
к селу. На окраине стоят большие 

армейские палатки, где нам пред-
лагают разместиться. Заглядываем –
внутри грязно, нары без матрасов, 
и полы земляные. А главное –  очень 
холодно. Поэтому идем дальше, сту-
чимся в дома, но нам говорят, что 
все занято. Мы стоим мокрые и по-
терянные, не зная что делать, и тут 
видим небольшую группу людей, 
как выяснилось –  целенаправленно 
идущих по адресу, где живет зна-
комая одной из женщин. Просимся 
с ними –  нам ничего не обещают, 
но и не прогоняют. И вот большой 
дом, женщина уверенно стучится, 
и ей открывают, запуская всех нас. 
Правда, свободна только одна комна-
та с двумя кроватями –  а нас человек 
восемь, –  но в доме чисто и топится 
печка. Мы прислоняем к ней свои 
мокрые кроссовки и ложимся на пол. 
Он чистый, но под голову нечего 
положить, и спать неудобно. И тут 
я вижу под кроватью валенок –  се-
рый и весь в паутине, но это уже не 
важно. Я кладу на него голову и про-
валиваюсь в сон.

Четыре утра, все потихоньку под-
нимаются и выходят из дома. Мы 
благодарим хозяйку и хотим узнать ее 
имя, чтобы помолиться за нее, но она 
быстро уходит. На центральной ули-
це открыты два кафе, там дают чай 
и пирожки. А еще стоят автобусы, 
в них горит свет и сидят люди. Ав-
тобусы уходят на Киров и забирают 
тех, кто уже не в состоянии идти. Как 
же хочется сесть в автобус –  какой-то 
час, и ты уже в тепле и можешь спать 
сколько угодно! Советуемся и ре-
шаем идти дальше. Погода нашему 

решению не способствует –  дождь 
усиливается.

Сегодня предстоит одалеть око-
ло 30 километров, вечером –  Вели-
корецкое. Нас пугают Медянским 
бором. Рассказывают, что дорога 
по нему –  чернозем и ноги тонут по 
колено в грязи. Но пока мы идем по 
гравийной дороге, а дождь потихонь-
ку заканчивается.

По пути встречаем покинутые 
жителями деревеньки. Дома смотрят 
пустыми окнами, но в палисадниках  
продолжает цвести сирень. Кто-то го-
ворит, что её садили там, где прини-
мали паломников. Но сейчас некому 
встречать гостей, и всё это наводит на 
грустные мысли.

Впереди Горохово. Деревни там 
тоже уже нет, но есть полуразрушен-
ный храм с чудотворным ликом Пре-
святой Богородицы. Он проступил 
на стене уже закрытого храма, и Ему 
молятся, как иконе. В Горохово стоим 
три часа. Я иду к храму и пытаюсь 
разглядеть на старой стене лик Бо-
городицы. И вот я его вижу –  и Бо-
городицу, и Младенца у Нее на ру-
ках –  и, как могу, молюсь о помощи 
в наших делах. Мне никто не меша-
ет –  это и удивляет, и радует. Нако-
нец, обхожу храм, вижу толпу моля-
щихся и понимаю, что стояла не с той 
стороны. Но я же видела Пресвятую 
Богородицу! Бегу обратно и пытаюсь 
найти лик, но его уже нет.

В Горохове нас встречают палатки 
с едой (правда, уже платной), а также 
киоски с книгами и разной церковной 
утварью. Кругом толкотня, все по-
купают акафист Николаю Угоднику. 
Я не знаю, что такое акафист, и смот-
рю на книжку равнодушно, но, отойдя 
от киоска, вдруг вижу на траве этот 
самый акафист –  чистенький и бе-
ленький, и вокруг никого. И мне ка-
жется, что он лежит здесь для меня… 
Позже этот акафист стал бесценным 
помощником в моей жизни.

И вот мы опять идем под дождем, 
но настроение хорошее –  впереди 
Великорецкое, середина пути. В селе 
перед Медянским бором колонна 
почему-то надолго останавливается. 
В дворе у дома, где мы стоим, есть 
навес, где можно укрыться от дождя, 
но хозяйка не пускает. Она очень 



28 № 2 (171) 2025 год

неприветлива и бормочет –  ходют 
тут, ходют… Нам становится смеш-
но – крестный ход идет мимо ее дома 
один раз в году.

Наконец колонна трогается, и мы 
входим в Медянский бор. Здесь 
и правда сплошной мокрый черно-
зем, в котором ноги вязнут по щи-
колотку. Приходится пробираться по 
краю дороги, по корням деревьев, мо-
крые ветки кустарника бьют по лицу. 
Очень тяжело, и я думаю –  а как же 
там в начале колонны люди с иконой 
святителя Николая, они-то как идут?

Но все плохое когда- нибудь кон-
чается, мы выходим к Великорецко-
му. Выглядывает солнце, которого 
мы не видели уже три дня, освещает 
церковные купола и это невероятно 
красиво. Нас встречают колокольный 
звон и множество людей, которые 
нам улыбаются и суют в руки бутыл-
ки с водой и продукты. Крестный 
ход подходит к Никольскому храму 
и начинается служба. Вокруг много 
автобусов с паломниками из Кирова 
и других близлежащих городов и сёл. 
После службы в Никольском храме 
расходимся в поисках ночлега. Везде 
на домах таблички со словом «заня-
то». Какая-то женщина стоит у калит-
ки, но при виде нас отворачивается. 
Начинаю молиться Николаю Угодни-
ку –  и вдруг нас приглашают вой ти! 
Условия проживания суровые –  толь-
ко до утра и спать на полу на матра-
сах, хотя кровати свободны. Мы со-
глашаемся на всё и просим помыться. 
Старая банька на краю огорода, 

видимо, топится по-черному, потому 
что дверь в нее маленькая и внутри 
не развернуться. Но есть теплая вода. 
Мы моемся в первый раз за три дня 
и стираем мелкие предметы одежды. 
Спим до девяти утра, потом нас веж-
ливо выпроваживают с ночлега.

На улицах села музыка, киоски 
с едой, много чистых и нарядных 
людей. На нас поглядывают с ува-
жением, несмотря на наш потрепан-
ный вид. Выходим к реке Великой, 
ложимся на траву и чувствуем себя 
счастливыми. Яркое солнце зайчи-
ками отражается в воде. Почему-то 
вспоминается нетрезвый мужчина на 
привалах, и мы тут же видим его –
явно с похмелья. Как он дошел –  про-
сто загадка!

Около десяти утра к реке вы-
носят икону святителя Николая, 

и начинается служба. На разложен-
ных спальниках под молитвы за-
дрёмываем и просыпаемся, когда 
она уже закончилось. Икону еще не 
унесли, и я подхожу к ней. Добрые, 
полные любви глаза Святителя Ни-
колая обращены на меня –  но я этого 
взгляда не заслуживаю. Вдруг стано-
вится жалко, что все проспала…

Этот день мы проводим у реки. 
Паломники купаются, стирают вещи 
и развешивают их на кустах. На 
небе ни облачка. Когда становится 
жарко, мы уходим в лес, и там нам 
показывают дерево, возле которого 
была обретена икона. Это старая со-
сна с большими корнями, в которых 
можно спрятаться, как в шалаше. Но 
навряд ли та самая, все- таки ей не 
шестьсот лет.

Невдалеке идет небольшой крест-
ный ход –  нам говорят, что на источ-
ник. Идем на источник и набираем 
святой воды. Бродим по селу, заходим 
в кафе и заказываем полноценный 
обед. Последний раз горячее мы ели 
в Кирове.

Вечереет. На площади полным- 
полно автобусов, на них указаны 
пункты назначения. Много автобусов 
идет на Киров, и часть народа разъ-
езжается. Но мы решаем идти даль-
ше –  тем более после такого отдыха.

Когда становится совсем темно, 
оставшиеся паломники собираются 
у храма. Выход назначен на два часа 
ночи –  так рано мы еще не выходили. 
В храме разрешают постелить спаль-
ники и отдохнуть.



29№ 2 (171) 2025 год

В час ночи молебен, потом мы 
выстраиваемся в колонну, и она 
начинает движение. Сегодня надо 
пройти 35 километров. Ночью на 
привале не заснешь –  холодно, 
в некоторых местах жгут костры. 
Первый день идем без дождя, ста-
новится жарко, даже очень, и мы 
понимаем, что в дождике были свои 
плюсы. Набитые верхней одеждой 
рюкзаки заметно тяжелеют.

В два часа дня подходим к селу 
Медяны. Встречающих очень мно-
го, столы с едой стоят по всей улице. 
В Медянах остановка на два часа –
служат молебен, а мы буквально па-
даем от усталости. Но на нас смотрят 
как на героев, и это воодушевляет.

Еще один, совсем короткий пере-
ход, и в шесть вечера мы в поселке 
Мурыгино. Здесь нас встречают не 
менее пышно, опять столы с едой 
и напитками, и даже дарят цветы. 
На этот раз заселяют в две школы. 
Колонна заметно поредела, многие 
уехали домой, поэтому школа, где мы 
ночуем, полупустая, есть где разло-
жить спальники.

В три часа ночи подъем, и сно-
ва в путь. В четыре утра остановка 
и молебен в поселке Гирсово. Све-
тает, и мысль, что уже скоро Киров, 
прибавляет сил. В городе мы долж-
ны быть к часу дня, но крестный ход 
закончится в шесть вечера, после 
служб в двух храмах.

Но вот неожиданность –  нас оста-
навливают у дороги и велят разме-
щаться на привале. Вокруг говорят, 
что Киров не принимает, и придется 
ждать часа два. А у нас в восемь ве-
чера поезд в Москву, и еще нужно 
успеть забрать вещи из гостиницы! 
И билеты в Кирове мы сдать не мо-
жем, потому что на следующий день 
улетаем в Новосибирск…

Мы начинаем волноваться. Таких, 
как мы, много –  кто уезжает вечером из 
Кирова. Но оказывается, что крестный 
ход можно покинуть раньше только по 
благословению священника. К нему 
очередь. Я вижу, как он раз за разом 
отказывает, и вообще вид у него сер-
дитый. Подходим и мы, начинаем объ-
яснять свои обстоятельства, и я вдруг 
понимаю, что батюшка не сердитый, 
а просто очень уставший, и смотрит на 

нас как будто издалека. Мне даже ка-
жется, что он нас даже не слышит. Мы 
замолкаем, молчит и он. А потом, ког-
да мы уже хотим уйти, вдруг говорит, 
что можно покинуть крестный ход, как 
только вой дем в Киров. А колонна все 
стоит, и нервы на пределе…

Наконец трогаемся по перекрытой 
трассе, и оказывается, что именно 
сейчас самая трудная часть пути –  по 
асфальту в жару. Киров нисколько не 
приближается, и сил уже почти нет.

Только в шесть вечера входим 
в город. Нас встречают как героев, 
но радоваться мы уже не в состоя-
нии. Остановка на молебен в церкви. 
Мы выбираемся на улицу и мечемся 
в поисках такси, но машин нет, так 
как улицы перекрыты. Вдруг слы-
шим пение –  это приближается наш 
крестный ход. Мы присоединяем-
ся к колонне и, слегка обреченные, 
идем дальше. Вот и Свято- Успенский 
храм – конец крестного хода. Икону 
святителя Николая заносят в храм, 
и начинается молебен. До поезда со-
рок минут. Мы спешим в гостини-
цу –  она недалеко, хватаем вещи из 
камеры хранения и вдруг видим у го-
стиницы такси! Подлетаем, просим 
увезти на вокзал. Таксист смотрит на 
нас с уважением и соглашается.

И вот мы мчимся по улицам горо-
да –  до поезда остается десять минут.
Бежим на перрон – к счастью, поезд 
стоит на первом пути. Все пассажи-
ры уже в вагонах. Мы заскакиваем 
в свой, поезд трогается. И мы пони-
маем, что только святитель Николай 
помог нам уехать вовремя!

Располагаемся на своих полках, 
и на нас опять смотрят как на геро-
ев, расспрашивают, как все было, но 
говорить мы не можем, и ощущение 
такое, как будто вернулись с фрон-
та. Ложимся и засыпаем мгновенно. 
И мне снится колонна людей, идущая 
по полям, а впереди большая икона 
святителя Николая…

Москва встречает нас холодно 
и надменно. Тут мы уже не герои, 
а просто грязные туристы только- 
только из похода. В хорошей гости-
нице на нас смотрят настороженно, 
но успокаиваются, когда мы берем 
дорогой номер. Заказываем джакузи 
и идем на обед в гостиничный ре-
сторан. Хорошие блюда, красивый 
зал. Вот он –  долгожданный отдых!.. 
И вдруг мы понимаем, что ничего 
этого нам не надо и мы хотим обрат-
но туда, под дождь, в поля, и чтобы 
впереди икона святителя Николая…

А по приезде домой наши про-
блемы вдруг разрешились самым 
неожиданным образом. Крестный 
ход дал какой-то толчок нашей жиз-
ни в нужном направлении. Мы чаще 
стали ходить в церковь и посещать 
службы. А моим любимым местом 
в храме стало место рядом с иконой 
Николая Угодника.

Прихожанка 
Александро-Невского собора, 

сестра милосердия сестричества 
во имя святого князя Александра 

Невского Ирина Киселева, 
Фото: А. Мякишев/
Expo.Pravoslavie.Ru



30 № 2 (171) 2025 год

Беседа с руководителем миссионерского отдела Новосибирской епархии, руководителем Инфор-
мационно-консультационного центра по вопросам сектантства протоиереем Александром Ново-
пашиным

– Расскажите, пожалуйста, о ин-
формационном центре по вопро-
сам сектантства и его роли в про-
филактике вовлечения молодёжи 
в деструктивные субкультуры.

– Наш информационно-консуль-
тационный центр по вопросам сек-
тантства при Александро- Невском 
соборе создан в 1994 году. Первые 
наши шаги по изучению деструк-
тивных организаций и сообществ, 
в частности по сбору и распределе-
нию полученной информации, по-
казали, что работы намного больше, 
чем мы предполагали. К примеру, мо-
лодежные субкультуры появляются, 
распространяются или, напротив, со 
временем популярность некоторых 

затухает. Многие совсем исчезают, но 
на их места приходят другие –  и так 
по кругу. Одни субкультуры относи-
тельно безобидные, какие-то могут 
быть пограничными, а есть и просто 
опасные для психики человека или 
даже для его жизни. Почему это про-
исходит, как сделать более или ме-
нее достоверные прогнозы по поводу 
той или иной субкультуры, будет ли 
она нести какие-то угрозы или скоро 
изживёт себя? Большая, серьезная 
работа. И, подчеркну, одним нам не 
справиться с проблемой, нужна ско-
ординированная работа органов вла-
сти, образовательных учреждений, 
общественных организаций. Вот так, 
всем миром, мы и решим задачу.

– Какие, на ваш взгляд, основ-
ные причины вовлечения молодё-
жи в деструктивные субкультуры?

– Давайте конкретизируем. Если 
говорить о том, кто заинтересован 
в организации деструктивных движе-
ний, в которых стараются привлечь 
молодежь, то это, конечно, западные 
спецслужбы. Для них это один из 
многочисленных проектов, реализа-
ция которых позволяет добиться по-
вышения напряженности в обществе.

Ну а почему именно молодежь так 
интересует противника, думаю, тоже 
понятно. Всем тоталитарным органи-
зациям, деструктивным объединени-
ям нужны молодые и сильные люди- 
исполнители, способные к активным 
действиям. У детей и стариков таких 
сил и возможностей нет. Тем более 
что дети все- таки находятся под ро-
дительским контролем, их сложно 
«обработать», деструктурировать. 
А молодые люди нередко выходят 
из-под контроля родителей, пыта-
ются заявить о своей полной само-
стоятельности, обладают чрезмерно 
высоким самомнением, повышенной 
активностью, достаточно агрессив-
ны. Но при незнании современных 
угроз, отсутствии элементарного 
жизненного опыта, выраженной са-
монадеянности этих молодых людей 
легко обмануть, затянуть в какое- 
нибудь опасное дело, внушить всё 
что угодно. Что, собственно, и про-
исходит.

Но есть и еще один важный 
аспект: почему некоторой части мо-
лодежи свой ственно деструктивное 

Профилактика вовлечения Профилактика вовлечения 
молодёжи в деструктивные молодёжи в деструктивные 

субкультурысубкультуры



31№ 2 (171) 2025 год

поведение. Это проблемы воспита-
ния. Я говорю сейчас о воспитании 
в семье, школе, вузах –  и речь идет 
не об основах безопасности жизнеде-
ятельности. Молодому человеку не-
обходим тот духовно- нравственный 
и культурный фундамент, на кото-
рый он будет опираться всю свою 
жизнь. И такой фундамент должен 
закладываться прежде всего в семье. 
Если совсем просто, то «яблоко от 
яблони недалеко падает». Если для 
родителей нравственность не пустое 
слово, если они заботятся о духовно- 
нравственном воспитании своего ре-
бенка, хотят вырастить достойного 
человека и гражданина, то, скорее 
всего, их труды не останутся бес-
плодными. И наоборот, если родите-
лям некогда заниматься воспитанием 
ребенка, если они об этом вообще не 
задумываются, если ребенок предо-
ставлен самому себе, то вероятность 
того, что их чадо «вляпается» во что- 
нибудь дурное, достаточно велика.

– С какими целевыми группами 
молодёжи вы работаете (школьни-
ки, студенты, работающая моло-
дёжь и т. д.)?

– Мы работаем со всеми –  со 
школьниками, студентами, воспитан-
никами детских домов, спортсмена-
ми, заключенными. И оказалось, что 
молодежи интересна тема деструк-
тивных субкультур, нам задают мно-
го вопросов, да и мы на таких встре-
чах порой узнаем что-то новое для 
себя.

Но работа с молодежью предпо-
лагает и работу с их родителями. Не-
редко последние обращаются к нам 
за помощью: они не до конца пони-
мают, в какую именно субкультуру 
попал их ребенок, как им теперь себя 
вести с ним, опасно ли это сообще-
ство для него или даже для них са-
мих –  мало ли что может случиться, 
последователи некоторых молодеж-
ных субкультур со временем стано-
вятся весьма агрессивными.

– Какие методы профилакти-
ки вы используете? Например, 

лекции, тренинги, онлайн-кампа-
нии… Какие методы вы считаете 
наиболее эффективными и поче-
му?

– Мы используем абсолютно все 
методы, которые считаем эффектив-
ными. Читать лекции молодежи, на-
верное, не всегда правильно. А вот 
проводить беседы –  это им интерес-
но. Да и нам тоже, потому что живое 
общение всегда лучше, чем доклады 
и лекции. Последние больше подхо-
дят для собраний, в которых участву-
ют, например, педагоги, сотрудники 
правоохранительных органов. Но 
и тем, и другим мы показываем свои 
фильмы, которые создаём на нашей 
киностудии «Акростихъ», а потом 
проводим обсуждение. С молодыми 
людьми эти обсуждения проходят осо-
бенно оживленно, ярко, насыщенно. 
Бывают и провокационные вопросы, 
вносящие свою остроту, создающие 
особую атмосферу во время такого 
общения. И если удаётся убедить про-
тивоположную сторону в её неправо-
те, –  а убедить чаще всего удаётся, –  то 
возникает чувство удовлетворения, 
которое только придаёт сил.

– Как вы оцениваете охват ва-
ших программ? Достаточно ли они 
доступны для молодёжи?

– Я со своими помощниками ре-
гулярно посещаю образовательные 
учреждения в городе и области, нас 
часто приглашают в другие регионы 
страны. За последние два года, по 

благословению правящего архиерея, 
я посетил многие города Западной, 
Центральной и Северной России, 
Восточную Сибирь, Дагестан.

– Используете ли вы современ-
ные технологии (социальные сети, 
онлайн- платформы) для профи-
лактической работы?

– У нас есть священнослужите-
ли, которые ведут активную работу 
с молодежью в социальных сетях, 
в частности через свои каналы Вкон-
такте и Telegram. Они достаточно по-
пулярны, порой там разворачиваются 
целые дискуссии, что требует от на-
ших специалистов и определённых 
знаний, и умения вести беседу.

– С какими организациями 
и как вы взаимодействуете в про-
филактической работе? (Образо-
вательные учреждения, право-
охранительные органы, НКО, 
религиозные организации?..

– Я уже говорил, что единолично 
решить проблему ни у кого не полу-
чится. Нужно единение, соработни-
чество. Поэтому, конечно, мы тесно 
сотрудничаем с органами исполни-
тельной власти, образовательными 
учреждениями, спортивными феде-
рациями, общественными организа-
циями. У нас действительно много не 
просто единомышленников, которые 
на словах поддерживают наши стрем-
ления, но тех, кто хочет помочь де-
лом решать задачи по профилактике 



32 № 2 (171) 2025 год

распространения деструктивных со-
обществ и организаций.

– Какие, на ваш взгляд, слабые 
места в координации между субъ-
ектами профилактики?

– Порой не достает понимания на 
местах всей тяжести проблемы, её 
последствий. Сталкиваешься и с рав-
нодушием. Кто-то работает только 
для галочки. Это влияет на эффектив-
ность работы.

– Какие изменения в профилак-
тической работе на уровне государ-
ства вы считаете необходимыми?

– Осенью 2018 года тогдашний 
президент Дональд Трамп подписал 
так называемую «Киберстратегию 
США». Целиком ее читать не обяза-
тельно, но вот основные тезисы этого 
документа:

• США –  единственная супердер-
жава, она должна управлять миром.

• США должны и будут доминиро-
вать и в киберпространстве.

• Все страны должны вести себя 
по правилам, заданным США.

• Те, кто нарушает правила, будут 
наказаны и дорого заплатят.

• Прямые противники США –  Рос-
сия и Китай.

• Никому не дано право прикры-
ваться «ложными» понятиями суве-
ренитета и информационной безопас-
ности.

• Открытый Интернет –  средство 
продвижения ценностей США и аме-
риканских корпораций, закрывать его 
США никому не дадут.

Мы не создаём «образ врага». 
У нас есть враг, Трамп сам это сказал. 
Основное свой ство нашего медий-
ного пространства вообще и нашего 
интернета в частности –  их принци-
пиальная трансграничность. Мы по-
прежнему живём с открытой дверью. 
А за дверью, в лесу, на улице водят-
ся такие монстры, с которыми мы не 
умеем бороться. Просто не имеем 
достаточно сил и ума. И они навеща-
ют нас каждый день. Свободно гуля-
ющая пропаганда врага в условиях 
вой ны –  это совершенная нелепость. 
Эту нелепость люди, отвечающие 
у нас за медиа, обычно замыливают 
разговорами про «свободу слова», 
«запретный плод сладок», даже всё 
ещё «интернет –  зона свободы» (мем, 
устаревший примерно лет на двад-
цать). Что же делать? Как минимум, 
для начала зачистить. Сначала нуж-
но отфильтровать эту загрязнённую 
воду, а потом на ней варить еду.

Нужно наконец зачистить наше 
ТВ –  сами знаете, от чего. Эта ком-
мерция на пошлости, угаре, на «па-
триотизме» вчерашних бандеровцев 
не просто надоела, она работает на 
врага.

Нужно зачистить рекламные си-
стемы и тизерные сети Рунета: их 

несколько тысяч, они стоят практи-
чески на всех отечественных СМИ 
и десятках тысяч популярных сайтов, 
заносят им большие деньги, и при 
этом на 70-80 % принадлежат про-
тивникам.

Я сознательно не обсуждаю тут 
техническую и политическую реа-
лизуемость. Мне лично кажется, 
что всё вышеописанное снизило бы 
накал инфовой ны на порядки. Кон-
центрация грязи влияет. Её можно 
и нужно понизить. Есть и ещё совер-
шенно очевидные меры, в том чис-
ле про ограничение цифровизации 
образования, смартфонов и доступа 
в интернет в школе и т. п.

Хотя есть опасение, что делать 
перечисленное выше никто не будет. 
По многим обычным надуманным 
и натянутым причинам наших «па-
триотичных западников»…

– Какие меры, по вашему мне-
нию, могли бы усилить устойчи-
вость молодёжи к деструктивным 
влияниям?

– Я всегда говорил и скажу сей-
час: для формирования здорового 
духовного иммунитета необходимо 
религиозное воспитание. Изучение 
нашей истории, культуры, тради-
ций может дать хороший результат, 
но этого, как показывает жизнь, 
бывает недостаточно. Потому что 
в тоталитарные деструктивные со-
общества попадают и по-светски об-
разованные, культурные люди. Толь-
ко религия, только традиционная 
вера позволяют избежать духовно- 
нравственного падения, при котором 
хорошее кажется плохим и неприем-
лемым, а плохое воспринимается как 
единственно правильное, справедли-
вое, достойное.

О необходимости религиозного 
воспитания и религиозного образо-
вания неоднократно высказывался 
Святейший Патриарх Кирилл. Без 
такого воспитания, говорит он, чело-
век может стать легкой добычей раз-
ного рода экстремистов. Больше того, 
по словам нашего Патриарха, тра-
диционная религиозность является 



33№ 2 (171) 2025 год

залогом формирования благополуч-
ного общества.

– С какими основными пробле-
мами вы сталкиваетесь в профи-
лактической работе?

– Пожалуй, именно бездуховность 
является причиной некоторых наших 
проблем, затрагивающих в том числе 
и профилактическую работу. Напри-
мер, недопонимание или неприятие 
со стороны тех, кто ответственен за 
воспитание молодежи. Иными сло-
вами: если приходят представители 
государственных или общественных 
организаций –  пожалуйста! Проходи-
те! Но к «церковникам» иногда отно-
сятся с недоверием, говорят: у нас же 
светское государство, зачем молодым 
людям говорить о какой-то вере.

Но должен отметить, что ситуация 
заметно меняется. То, что сегодня мы 
делаем, было бы невозможно еще 
каких-то десять лет назад. Я имею 
в виду масштабы нашей деятель-
ности. Очень помог в этом плане 
Указ Президента о противодействии 
экстремизму и терроризму в нашей 
стране, в котором говорится о важ-
ности духовно- нравственного воспи-
тания и духовных ценностей в борьбе 
с чуждыми нашему менталитету иде-
ями. При этом в Указе неоднократ-
но подчеркивается, что носителями 
духовно- нравственных ценностей 

являются традиционные для нашей 
страны религии.

– Как вы считаете, какие меры 
могли бы снизить влияние де-
структивных субкультур на моло-
дёжь?

– Государственной власти нужно 
больше внимания уделять религиоз-
ному воспитанию, которое формиру-
ет в человеке такое мировоззрение, 
которое не позволит ему принять 
деструктивные идеи. Государству 
следует больше доверять Церкви, 

активнее с ней работать. Да, мы за-
ключаем Соглашения о сотрудниче-
стве с различными госструктурами, 
однако сотрудничество это не всегда 
бывает полноценным –  опять же из-за 
предвзятого к нам отношения, недо-
верия.

– Какие законодательные или 
административные изменения мог-
ли бы помочь в профилактической 
работе?

– Главное –  не допускать исполь-
зования государственных муници-
пальных учреждений образования, 
здравоохранения и культуры для лю-
бых видов деятельности деструктив-
ных сект. Повторяю, во многих зако-
нах прописаны рекомендации и даже 
конкретные наставления о сотрудни-
честве с традиционными религиями. 
Мы готовы к соработничеству, но не 
всегда готовы к нему наши партне-
ры. Но вновь повторяю: ситуация ме-
няется. И дело не столько в Указах, 
хотя и в них тоже. Люди видят, что 
нам есть что предложить, у нас дей-
ствительно многое получается, мы 
(Церковь) завоёвываем всё больший 
авторитет, к нам начинают тянуться.

Беседу вела Укеева Даяна
Радонеж



34 № 2 (171) 2025 год

Причастившись утром на Литур-
гии, сёстры отправились во вторую 
больницу скорой помощи, где в ча-
совне во главе с духовником, отцом 
Борисом Левитаном, отслужили ака-
фист преподобному Агапиту Печер-
скому. По окончании  батюшка по-
здравил всех с днём памяти Агапита 
Печерского, сказал напутственное 
слово.

После акафиста кто-то поехал до-
мой, а кто мог, остался нести своё 
служение –  пошёл помогать кормить 
больных и разговаривать с ними 
о вере, о Таинствах.

Сестры всегда, прежде чем идти 
в палаты, просят о помощи отца Ага-
пита, чтобы вразумил, направил. Ре-
гулярно читают ему акафист. Просят 
его и об исцелении не только тех, кто 
лежит в этой больнице, но и близких 
людей. Приходят к отцу Агапиту 
с просьбами и сами больные, и их 
родственники.

Что есть такой святой, я узна-
ла, когда образовалось сестриче-
ство и мы начали ходить в часовню, 
в честь него освященную. Но кто 

он, никогда не задумывалась. Знала, 
что врачом был, иногда обращалась 
к нему с просьбой об исцелении кого- 
нибудь из близких, и всё. Как-то даже 
мысли не возникало подумать, почи-
тать, под чьим покровительством мы 

трудимся в больнице, поискать жи-
тие. Случилось это лишь спустя два 
с половиной года, осенью 2024 года. 
Познакомилась я с отцом Агапитом, 
когда в Донецке в храм, в честь него 
освящённый, зашла. Зашла и засты-
ла от удивления. Храм сам по себе 
небольшой, убранство небогатое. 
Но простой и очень красивый ико-
ностас! А на нём!.. Большая и очень 
красивая икона батюшки! И поразили 
меня в ней не только глаза и живой 
его взгляд, но и то, что он в руках по-
левые цветы держит. Вот с вопроса 
«А почему с цветами?!» и началось 
знакомство с моим теперь уже одним 
из любимых святых!

До этого ни разу не встречала изо-
бражений святых с цветами в руках. 
Видела летом икону святого с про-
сфорой и свечами, тоже тогда очень 
удивилась и прочитала его житие. Но 
чтобы монах, врач и… с цветами –
это что-то очень интересное. Долго 
стояла, не могла взгляд оторвать от 
иконы. А когда пришла в комнату об-
щежития, где мы располагались, пер-
вым делом нашла и прочитала житие 

ЗНАКОМСТВО С ОТЦОМ АГАПИТОМЗНАКОМСТВО С ОТЦОМ АГАПИТОМ
Ко дню памяти преподобного Агапита ПечерскогоКо дню памяти преподобного Агапита Печерского

14 июня, в день памяти преподобного Агапита Печерского, врача безмездного, Александро- 
Невское сестричество отметило трёхлетие с начала своего служения.

Икона преподобного Агапита 
Печерского

Сестры Александро-Невского 
сестричества с духовником иереем 

Борисом Левитаном



35№ 2 (171) 2025 год

В Москве завершился XV Международный турнир по 
футболу «Память» на Кубок имени святого благоверного 
князя Александра Невского среди детей- сирот и детей, 
оставшихся без попечения родителей.

Места распределились следующим образом: первое 
место – у  команды из Кузбасса, второе место завоевали 
юные казанские футболисты, а третье место в упорной 
борьбе досталось москвичам. Новосибирцы не вошли 
в тройку призеров, однако их игра никого не оставила 
равнодушным. Даже когда для всех было очевидно, что 
соперников им не одолеть, юные футболисты не опу-
скали рук, сражались до последней минуты матча, про-
явив настоящее мужество и стойкость, и в результате, 
Кубок «За волю к победе», учрежденный Императорским 
Православным Палестинским обществом, достался ново-
сибирским спортсменам.

Перед началом матчей духовник Международного 
футбольного турнира иерей Борис Левитан пожелал 
юным спортсменам не останавли-
ваться на достигнутом, продолжать 
совершенствовать свои физические 
и волевые навыки, а в жизни при-
менять их только на благо близким, 
обществу и государству.

«История России соткана из бес-
конечных вой н, которые развязыва-
ют наши недружественные соседи, 
поэтому русский человек просто 
обязан быть сильным, целеустрем-
лённым, сосредоточенным на победе 
и в любой момент, в любой ситуации 
быть готовым защитить свою веру, 

культуру, свои национальные традиции», –  подчеркнул 
отец Борис.

Международный турнир по футболу «Память» посвя-
щен россиянам, погибшим в локальных вой нах и СВО, 
и в этом году приурочен к 80-летию Победы в Великой 
Отечественной вой не.

Духовник Международного футбольного турнира 

«Память» призвал крепко стоять на защите своей веры

отца Агапита. Да, он был врачом, но 
людей лечил простыми отварами по-
левых трав. Сам их собирал, сам ими 
питался и людям давал как лечение. 
И были случаи, когда больные сами 
не могли приехать к нему, посылали 
людей, он, помолившись, передавал 
отвары, и больные выздоравливали. 
Поразило ещё и то, что, оказывает-
ся, был у Агапита очень сильный за-
вистник, врач, профессионал своего 
дела. Мастер, могущий до минуты 
определять по состоянию больного 
время его смерти. Так вот, когда Ага-
пит сильно заболел, призвали это-
го доктора, и тот сказал, что жить 
осталось несколько дней. Однако 

милостью Божией монах прожил 
ещё несколько месяцев. После чего 
потрясенный этим чудом лекарь уве-
ровал в Бога, пришёл в монастырь, 
принял постриг и продолжил своё 
дело, но уже с молитвой и упованием 
на Бога.

Я была сильно удивлена такой про-
стой и в то же время очень поучитель-
ной историей жизни святого. И уже 
до конца смены почти каждый день 
бегала в храм к батюшке. В какой-то 
момент меня осенило: он всё знает, 
всё видит, что происходит на его зем-
ле, ведь он здесь жил! И кто, как не 
он, будет лечить раненых, когда врачи 
мало чем могут помочь. Я верила, что 

он не только слышит наши просьбы, 
он там, в госпитале, среди бойцов, 
среди врачей, так отчаянно борющих-
ся за жизнь мальчиков. Вот так по-
рой бывает –  дома живёшь, каждый 
день практически с чем-то соприка-
саешься, но даже и не задумываешь-
ся. А осознание приходит, когда либо 
что-то случается, либо куда- нибудь 
далеко уезжаешь. Я теперь смеюсь 
иногда и говорю, что в Донецк мне 
надо было съездить, чтобы с отцом 
Агапитом познакомиться. Дома же 
я не могла его житие почитать. Зна-
чит, так надо было.

Анастасия Бударная



36 № 2 (171) 2025 год

ОБЪЯВЛЕНИЯ
СОБОР ВО ИМЯ СВЯТОГО БЛАГОВЕРНОГО 

КНЯЗЯ АЛЕКСАНДРА НЕВСКОГО

ТАИНСТВО КРЕЩЕНИЯ
в соборе во имя святого благоверного князя 
Александра Невского совершается после пред-
варительных огласительных бесед с желаю-
щими креститься или крестить своих детей и 
крестными родителями.

 День бесед перед крещением 
в воскресенье в 12-00.

День крещения назначается 
во время беседы.

ТАИНСТВО ВЕНЧАНИЯ
 не совершается:

накануне среды и пятницы всего года (вторник, 
четверг), воскресных дней (суббота), накану-
не и в Великие, престольные и двунадесятые 
праздники, в продолжение всех многодневных 
постов.

ВОСКРЕСНЫЕ ЦЕРКОВНО-

ПРИХОДСКИЕ ЗАНЯТИЯ

при соборе во имя святого 

благоверного князя 

Александра Невского:

ЗАНЯТИЯ СО ВЗРОСЛЫМИ
изучение Священной истории Нового 

Завета, разбор воскресных Евангельских 
чтений, знакомство с современной 

церковной жизнью.

ЗАНЯТИЯ С ДЕТЬМИ ОТ 3 ДО 7 ЛЕТ 
(МЛАДШАЯ ДЕТСКАЯ ГРУППА)

преподавание детям основ Священной 
истории и начальных понятий 
христианской нравственности 

посредством рисования, рукоделия 
и игры, пения.

ЗАНЯТИЯ С ДЕТЬМИ ОТ 7 ДО 11 ЛЕТ 
(СРЕДНЯЯ ДЕТСКАЯ ГРУППА)

ЗАНЯТИЯ С ДЕТЬМИ ОТ 11 ДО 16 ЛЕТ 
(СТАРШАЯ ДЕТСКАЯ ГРУППА)

изучение Священной истории и географии 
Ветхого и Нового Завета, разбор 

воскресных Евангельских чтений, 
знакомство с основными понятиями 

христианской нравственности, житиями 
святых, историей чтимых икон и 

иконописью, церковно-славянским 
языком, важнейшими событиями 

церковной истории, рисование, 
рукоделие, церковное пение.

ЗАНЯТИЯ ПРАВОСЛАВНОГО 
МОЛОДЕЖНОГО ХОРА 

изучение и исполнение песнопений 
Божественной литургии, духовных 

песнопений; участие хора в богослужении; 
выступления на праздничных концертах  

(в хор принимаются желающие 
в возрасте от 14 до 22 лет).

Занятия проводятся по воскресеньям с 
12.00 в соборе 

Телефон для справок 
223-54-40

При Новосибирской 
епархии по благословению 

Высокопреосвященнейшего Никодима, 
Митрополита Новосибирского 

и Бердского при поддержке 
администрации города и области работает

Епархиальный Реабилитационный 

Центр во имя преподобного 

Серафима Саровского 

для нарко- и алкоголезависимых лиц

По субботам в 15.00 – 
молебен о исцелении страдающих 

наркотической и алкогольной 
зависимостью и  для их родителей. 

Приём желающих поступить 
на реабилитацию или получить 

консультацию по данному вопросу – 
по субботам в 16:30 в трапезной

По вопросам реабилитации 
обращаться по телефону 287-00-03 

E-mail: 2870003@gmail.com
Сайт ЕРЦ: http://2870003.ru/

ИНФОРМАЦИОННО-
КОНСУЛЬТАЦИОННЫЙ ЦЕНТР 

ПО ВОПРОСАМ 
СЕКТАНТСТВА 

 при соборе во имя 
св. Александра Невского

ПРИЕМ  ПРОВОДИТСЯ 
ТОЛЬКО ПОСЛЕ 

ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЙ 
ЗАПИСИ

по телефону: (383) 223-83-49
 e-mail: ikc2019@mail.ru

http://www.ansobor.ru

Централизованная религиозная организация «Новосибирская Епархия Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)»

Братья и сестры! Большая просьба, 
не использовать газету в хозяйственных нуждах!

Газету «Православный Миссионер» 
можно прочитать на сайте собора: 

http://ansobor.ru/ или ансобор.рф

ЕПАРХИАЛЬНЫЙ ЦЕНТР 

ЗАЩИТЫ ЖИЗНИ И 

СЕМЕЙНЫХ ЦЕННОСТЕЙ

во имя святителя
Иоанна Шанхайского

принимает любые виды пожертвований 
для оказания материальной поддержки 
беременным женщинам, оказавшимся в 
трудной ситуации, и малообеспеченным 

семьям, имеющим детей дошкольного 
возраста.

Центр нуждается в помощи 
добровольцев: администратора 

группы «ВКонтакте» и помощников, 
отслеживающих рубрики «Отдам 

даром» различных сайтов.
Обращаться по телефонам:

8-923-136-20-20

ГОРОДСКОЙ 

БЛАГОТВОРИТЕЛЬНЫЙ ФОНД 

«В ЗАЩИТУ ЖИЗНИ ДЕТЕЙ»
Цель фонда – адресная помощь женщи-
нам, отказавшимся от совершения абортов. 
Фонд обращается ко всем, кому небезраз-
лична судьба детей, приговоренных к смер-
ти собственными родителями, с просьбой 
внести посильную лепту для их спасения.

Городской благотворительный фонд 
«В защиту жизни детей»

р/сч № 40703810523000000065 в Филиал 
«Новосибирский» АО «АЛЬФА-БАНК», 

к/сч № 30101810600000000774 
в СИБИРСКОЕ ГУ БАНКА РОССИИ

ИНН 5406596129
БИК 045004774

Учредитель: Местная православная 
религиозная организация «Приход храма во 
имя святого благоверного князя Александра 
Невского г. Новосибирска Новосибирской 
Епархии Русской Православной Церкви 
(Московский Патриархат)»
Главный редактор: 
протоиерей Александр Владимирович 
Новопашин
Редактор: Мария Заварзина
Корректор: Ирина Рагозина
Дизайн и верстка: Сергей Колотилов
Адрес редакции и издателя: 
630007, г. Новосибирск, ул. Красный 
проспект, 1А, тел. (383) 223-54-40, 223-83-49
http://ansobor.ru, e-mail: novnevsky@yandex.ru
Свидетельство о регистрации средства 
массовой коммуникации в Управлении 
Федеральной службы по надзору в сфере 
связи, информационных технологий и 
массовых коммуникаций по Сибирскому 
федеральному округу 
ПИ № ТУ54-00744 от 06 мая 2015 г.

Отпечатано в типографии «Принттайм» 
Адрес типографии: 
630083, г. Новосибирск, 
ул. Большевистская, 131, к.5.
Заказ: 947                                Тираж: 1500 экз.
Дата подписания в печать: 04.08.2025 г.
Время подписания в печать: 
по графику 12.00, фактическое 12.00
Дата выхода в свет: 11.08.2025 г.
Распространяется бесплатно! 12+

Акафисты,
совершаемые в течение седмицы

Понедельник
16-00 – акафист перед иконой Божией Матери 

«Иверская»
Вторник

16-00 – акафист святому благоверному князю 
Александру Невскому

Среда
16-00 – акафист святым отцам 

Киево-Печерским
19-00 – акафист святителю Николаю 

Чудотворцу и акафист святителю Спиридону 
Тримифунтскому о помощи во всяком 

добром деле
Четверг

16-00 – акафист святой Ксении Петербургской
Пятница

16-00 – акафист святому праведному Симеону 
Верхотурскому


